
Zeitschrift: Emanzipation : feministische Zeitschrift für kritische Frauen

Herausgeber: Emanzipation

Band: 12 (1986)

Heft: 4

Artikel: Frauen, die letzte Kolonie

Autor: Berger, Maya

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-360455

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-360455
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Auf Einladung des Frauenzimmers Basel sprach Maria Mies (vgl. Kästchen: Stichworte zur Person) kürzlich vor rund 200 Frauen

zum Thema "Frauen, die letzte Kolonie". Eine Arbeitsgruppe hatte sich zuvor während längerer Zeit mit dem Thema
auseinandergesetzt und ergriff nun die Gelegenheit, in einem Seminar die aufgetauchten Fragen mit Maria Mies zu diskutieren.

Ein Bericht von Maya Berger

Der Frauentorso auf obigem Foto setzt ins Bild, wie bisherige Theorien, die Marxsche inbegriffen, Frauen auf den Begriff zu

bringen versuchten: - _ „Ein weiblicher Rumpf, amputiert um Haupt und Glieder — um das Organ der "Vernunft" und die Organe der Produktion
Eingebunden in die Natur, in die schäumenden Wellen des Meeres, liegt sie da, "die Frau", selber ein Stück Natur, jeglicher
GeseUschaft fern. Ein fruchtbares Eiland, reich an verborgenen Schätzen — ein südlicher Kontinent, wo die Datteln von den
Palmen fallen. Mann muss sie nur holen, die Früchte, die Schätze, die kosten ja nichts! Das sind, bildlich zusammengefasst, die
Voraus setzungen, bei denen die Bemühungen um feministische Begriffe beginnen müssten. Es konnte nicht genügen, dem
weiblichen Torso die abgespaltenen TeUe, Haupt und Güeder, bloss hinzuzufügen. Die weibliche Gestalt musste wiedererweckt
werden zu eigenem Leben aufrechten Ganges. Das konnte nicht auf einen Schlag geschehen. "Unsere Begriffe schreibt Mana
Mies, "sind nicht statisch, ein für allemal definiert und damit eingegrenzt und fertig, 'tot', sondern sie entfalten sich lebendig mit
unseren Kämpfen und unserem Nachdenken darüber." „ .~. ur? » u*Wohl überflüssig anzufügen, dass es beim Bemühen um feministische Begriffe nicht um den isolierten Begriff Frau geht,
sondern um deren Lebenszusammenhänge im weitesten Sinn. Ganz konkret um Arbeit in unserer Geschlechter und Arbeit ausein-

anderteilenden Gesellschaft.

Seite 3



Vorbemerkung
Als Grundlage für unser Seminar mit
Maria Mies hatte ich ihr einen längeren
Diskussionsbericht geschickt, in
welchem ich die Fragen und Einwände
unserer Arbeitsgruppe* zu "Frauen, die
letzte Kolonie" zusammenzufassen
versuchte (wobei sich unsere Fragen
immer auch zu Aufsätzen von Claudia
von Werlhof und Veronika Bennholdt-
Thomsen bezogen). Die Fragen dieses
Berichts und die entsprechenden
Antworten von Maria Mies, aufgezeichnet
auf Tonband, bilden das Material dieses

Artikels. Soweit wie möglich, versuche

ich dieses in Dialogform darzustellen,

die jedoch nur sinngemäss und
nicht wortwörtlich unsere Diskussion
wiedergibt (die Erläuterungen von Maria

Mies sind kursiv gedruckt). Ergänzend

versuche ich, ein paar Überlegungen

zu skizzieren zum Kontext, indem
die Theorie von Maria Mies steht. Welchen

Stellenwert, welches Gewicht sie
hat, und wie die Arbeit theoretisch und
vor allem auch praktisch in dieser Richtung

fortzusetzen wäre, wird uns in
nächster Zukunft intensiv beschäftigen.

"Sinnkrise" — "Wertkrise" —
"Krise der Arbeitsgesellschaft"

Seit Beginn der 80er Jahre herrscht
Hochkonjunktur: Hochkonjunktur der
"Krisen"-Diskussion: "Der Arbeitsgesellschaft

geht die Arbeit aus" —
"Arbeitsverlust heisst Verlust des Lebenssinns"

— "In der Krise ist etwas in Frage

gestellt, was für unsere Gesellschaft
ganz grundlegend ist, nämlich die
Arbeit als zentraler Wert". Rettung aus
der Krise: ein neuer Wert muss her!
Wenn er nicht mehr in der "Arbeit"
liegen kann, weil diese ja "ausgeht", dann
halt ausserhalb, in der "Nicht-Arbeit",
in der Musse: "unterm Feigenbaum
sitzen und meditieren" Der Proletarier
wird verabschiedet, der "Wert der
Arbeit" mit ihm, die "Wege ins Paradies"
stehen, dank mikroelektronischer
Revolution, offen, das "Reich der
Freiheit" kann kommen — könnte
kommen...

Weiss schon, so plump läuft die Diskussion

nicht. Habe nicht zuletzt selber vor
nicht allzulanger Zeit mit der "Abschaffung

der Arbeit" etc. geliebäugelt. Zu¬

nehmend scheint sich mir aber der
Verdacht zu erhärten, die Entwürfe zu
einer künftigen Freizeitgesellschaft
gehorchten bloss dem Diktat der
unmittelbaren Not, das sie dann zum Heil der
Zukunft verklären (vgl. u.a. Diskussion
um André Gorz).
Spätestens gleichzeitig mit der
einsetzenden Debatte um die sog. "Krise der
Arbeitsgesellschaft", der Jagd nach
"Werten" ausserhalb der "Arbeit",
veröffentlichten Frauen wie Maria Mies
theoretische Entwürfe, die erneut
Arbeit als zentralen Wert verstehen. Damit

ist allerdings nicht die "freie Lohn-
Arbeit" gemeint, die nun in der Krise
bedroht ist und die sich bisher als
Arbeit schlechthin verstanden hat, den
Begriff monopolitistisch besetzt hält —
weltweit gesehen aber lediglich 1/10
aller Arbeit ausmacht, die Arbeit der
Frauen ausblendet. Sondern... davon
soll nun gleich ausführlicher die Rede
sein. (Dass diese Gegendebatte nicht
den öffentlichen Stellenwert hat, der
ihr wohl zustehen müsste, dürfen wir
nicht bloss bedauern, es wird uns einige
Anstrengungen kosten, dass das nicht
so bleibt.)

Die Quellen des neuen Theorie

Entwurfs
Wir haben Maria Mies nach der
Entstehungsgeschichte, nach dem
Erfahrungshintergrund ihrer Thesen, ihres
Theorieentwurfs gefragt:

Mies: Erste Quelle für unsere theoretischen

Einsichten war die Erfahrung der
"Runterentwicklung" in Ländern der
Dritten Welt: Je mehr Entwicklungshilfe,

umso schlimmer die Armut und die
sog. Unterentwicklung. Es muss also
einen Zusammenhang geben zwischen
Runterentwicklung und Überentwicklung,

zwischen Erster und Dritter Welt.
Die Dritte Welt ist eingebunden in den
Weltmarkt, aber nicht als Lohnarbeit:
Kapitalismus ist also mehr als "Lohnarbeit

und Kapital" — wie bisher unterstellt.

Zweite Quelle für unsere Überlegungen
war die Hausarbeits-Debatte in der
Frauenbewegung Mitte der 70er Jahre.
Sie fing in Italien an: Die Frauen beharrten

darauf, dass Hausarbeit produktive
Arbeit sei. Daran schlössen sich die
Kampagnen "Lohn für Hausarbeit" an.

Unklar blieb allerdings, wer diesen
Lohn bezahlen sollte. Kritik wurde auch
laut, dass dies zu einer Totalisierung der
Lohnarbeit führe.
Unser Fazit aus diesen Erfahrungen: Im
Kapitalismus gibt es eine Menge Arbeit,
die nicht als Arbeit gilt, die aber die Basis

des Systems und der Ausbeutung ist.
Hausarbeit und unentlohnte Arbeit, das
ist der Eisberg unter dem Wasser, sichbar

ist nur dessen Spitze, die Lohnarbeit
— auf sie allein beschränkt sich auch die
Analyse bei Marx. Wesentlich für die
Analyse dieses unsichtbaren, tragenden
Fundaments ist für uns der Begriff
"Subsistenzproduktion" — Produktion
des unittelbaren Lebens". Diese Arbeit
ist nicht durch Maschinen ersetzbar und
wird nie allein durch Lohnarbeit
verrichtet werden.
Subsistenzarbeit aber, d.h. in erster
Linie die Arbeit von Frauen, muss für das

Kapital gratis sein, und alles was gratis
ist, wird zur Natur erklärt.
Es wird so getan, als wären alle Frauen
auf der Welt Hausfrauen und würden
von einem Ernährer ernährt, was nie so

war und zunehmend weniger stimmt.
Hausfrauen arbeiten offenbar aus "Liebe"

und "Liebe" ist wie Luft und Wasser,

die sind einfach vorhanden und gratis.

Damit werden Frauen naturalisiert.
Wie die Frauen, gelten auch die Kolonien

als wilde Natur, weil hier Arbeit
gratis sein soll fürs Kapital (es bestehen

u.a. keine oder wenig gesicherte
Vertragsverhältnisse zwischen Lohnarbeit
und Kaptial).
Naturalisierung von Frauen und Kolonien

sind die Voraussetzungen für die
Humanisierung des weissen Mannes.
Seine Emanzipation von der Natur wurde

erreicht durch die Kolonisierung der
Frauen, der Dritten Welt und der Natur.
Diese Bereiche, auf denen das Verhältnis

"Lohnarbeit und Kapital" aufbaut,
sind bisher permanent ausgeblendet
worden aus der Analyse, aus der Politik
und aus dem Bewusstsein. Das sind die
grundsätzlichen Überlegungen, zu
denen uns unsere Erfahrungen veranlasst
haben.

Lieber ein paar Illusionen zur
Hand als ein Utopieentwurf
im Kopf?
Niemand glaubt mehr so recht an eine
proletarische Revolution und an die

Seite 4



traditionellen Strategien, die damit
verknüpft sind. Aber, wie so manche(r)
Ungläubige(r) in der Not, mangels
Alternativen, durch ein Stossgebiet sich
zu retten sucht, so müssen abgebröckelte

Versatzstücke und Derivate der alten
Hoffnung weiterhin herhalten, den
realpolitischen Überrumpelungen
standzuhalten (die Frauenbewegung ist da
kaum ganz ausgenommen). Angesichts

'

des Theorieansatzes von Maria Mies,
angesichts der globalen Zusammenhänge,

erscheinen solche Rettungsversuche
vollends absurd. Wer in Anspruch
nimmt, so konsequent auch noch die
letzten Reste der alten Hoffnung zu
zerstören, soll uns nun bitteschön auch
weiterhelfen und sagen, was zu tun sei!
Was tun? Wo sind die konkreten
Ansatzpunkte zum Widerstand, zur
Befreiung, vor allem für uns Frauen? Zäh,
unausweichlich und nicht ohne Bitternis

zogen sich diese Fragen dauernd
durch unsere Diskussionen. Wir haben
Maria Mies sozusagen unter Druck
gesetzt, mit konkreten Antworten
herauszurücken. Hier nur ein Beispiel ihrer
Antworten dazu:

Mies: Die konkreten Ansätze sind hier,
wo wir leben. Wir leben mitten in diesen
Zusammenhängen: Ausbeutung von
Frauen, Kolonien, Natur. Die Dritte
Welt ist hier, ganz konkret durch die
Waren, die wir konsumieren. Wir leben
de facto in einem Weltmarkt. Aber das
Problem ist, dass wir diesen Waren die
Ausbeutung nicht mehr ansehen. Als
Konsumentinnen partizipieren wir aber
(in diesen Ausbeutungsverhältnissen,
sind nicht bloss Opfer, sondern Komplizinnen

auf diesem internationalen
Markt. Da ist eine Menge Bewusst-
seinsarbeit notwendig. Wir müssten

den Konsum politisieren, zu einer
politischen Konsumbewegung kommen.

So neu ist das alles nicht. Bewegungen
in dieser Richtung sind auch längst in
Gang. Es bleibt, wenn ich richtig sehe,
so etwas wie Enttäuschung und
Ernüchterung zurück bei solchen konkreten

Beispielen, wie sie Maria Mies
skizzierte. Aber, so denke ich hinterher:
Auch wenn an der Wichtigkeit und
Dringlichkeit der Frage: Was tun? letztlich

nicht ein Jota abgestrichen wird,
die Frage so stellen, d.h. ausschliesslich
•m Direktgang, bedeutet, die Frage

falsch angehen. Was uns mit der
Zerstörung der alten Hoffnung tatsächlich
fehlt, ist ein Entwurf zu einer neuen
Utopie, irgendeine Form von Orientierung

zumindest, die anstelle der
traditionellen sozialistischen Utopie treten
könnte. Deren bisherige Tragweite
wird wohl unterschätzt, wenn wir glauben,

wir könnten — schwups — in ein

paar Jahren alternative Lösungen und
Vorstellungen einer neuen
Gesellschaftsform auf den Tisch zaubern und
auch gleich gebrauchsfertige Strategien
vorschlagen. Indem wir vorschnell zu
konkretisieren versuchen, was in einem
viel breiteren Prozess sich erst entwik-
keln könnte: Zukunftsvorstellungen —
blockieren wir diesen Prozess auch
immer wieder, produzieren erneut bloss
Versatzstücke ohne tragenden
Zusammenhang. Die Richtigkeit einer neuen
Theorie, eines neuen Lebensmodells
kann nicht allein gemessen werden an
der unmittelbaren Effizienz, mit der
sich dieses in Praxis umsetzen lässt. Nur
so lässt sich m.E. rechtfertigen, wenn
wir weiterhin auf theoretischen Fragen
beharren.

Das Modell "Fabrik" ist tot
"Der Proletarier ist tot, es lebe die
Hausfrau?", schreibt Claudia von
Werlhof. Wie aber soll die "Hausfrau"
leben, wie kann sie sich zur Wehr
setzen, sich oranisieren — etwa auf Grund
der "Hausarbeit"? Die "Masse" der
Unterdrückten (Frauen), der Grad der
Repression jedenfalls, sagen ja noch
nichts aus über die Befreiungsfähigkeit
der Betroffenen!
Wenn der Proletarier tot ist, ist auch
das Modell Fabrik tot: Das Modell
"vergesellschafteter Produktion", das
orthodoxe Marxisten und weite Kreise
der Arbeiterbewegung zum Ausgangspunkt

ihrer Befreiungsstrategien
erklärten.*
Welche Formen von Arbeitsorganisation

treten an Stelle des Modells
Fabrik?

Mies: Vergesellschaftung in der Fabrik
einerseits, Atomisierung von Frauen
andererseits, das sind die Kehrseiten ein
und desselben Prozesses. Die "Hausfrau"

ist die klassische Kategorie, die

Seite 5



schon immer und gleichzeitig mit dem
Kapitalverhältnis entstanden ist. Sie wird
nun zum Modell der Zukunft erhoben,
die Frauen sind angeblich gross im
Kommen: Der klassische Lohnarbeiter
ist zu teuer geworden. Die gegenwärtige
Strategie des Krisenmanagements
besteht darin, zwecks Senkung der
Reallohnkosten vermehrt Frauen in den
offiziellen Arbeitsprozess einzubeziehen,
die fest strukturierten Arbeitsverhältnisse
aufzulösen durch Flexibilisierung,
Teilzeit-Jobs etc. Laut einer Trendanalyse
für Top-Manager werden anfangs der
90er Jahre bis 70% bisheriger Lohnarbeit

von Frauen gemacht werden. Zu
welchen Bedingungen allerdings, wird
nicht gesagt. Das Kapital hat überhaupt
kein Interesse, Frauen zu freien
Lohnarbeiterinnen zu machen. Was wir mit
"Hausfrauisierung" bezeichnen (keine
gesicherten Vertragsverhältnisse, kein
sozialer Schutz, Billigstlöhne etc.
M.B.), heisst in der neuen Managersprache:

"die neuen Freiberufler, die
neuen Selbständigen, die neuen
Kleinunternehmerinnen". Die Fabrik löst sich
auf in isolierte Einzelhaushalte, wo die
Frauen am Heimcomptuer sitzen. und
viele Männer schliesslich auch.
Eines unserer grössten Probleme hier in
den Industrieländern ist der Individualismus,

der zunehmend zu einer Art
Egoismus wird. Die Möglichkeit, sich
aus solidarischen Zusammenhängen
rauszuziehen, wächst immer mehr. Ich
kann mir immer ein Stück "Freiheit"
durch eine Ware kaufen. Es gibt wenig
materielle Zwänge, die zu so etwas wie
Solidarität führen — auch in der Fabrik
sind die Arbeiter nicht zur Klasse, zum
revolutionären Subjekt zusammenge-
schweisst worden, wie Marx gehofft hat.
Sondern diese Subjektivität ist im Grunde

genommen kaputt gemacht worden.
— Die Fabrik löst sich jetzt auf, atomi-

" Vergesellschaftung: In der Fabrik muss die
arbeitsteilige Zerstückelung des Produktionsprozesses

durch ständig zunehmende Kooperation

der Arbeiter wieder zum Gesamtpro-
zess vereint werden — unter der Regie des
Kapitals allerdings. Diese erzwungene Kooperation

der Arbeiter kitte diese aber auch zur
Klasse zusamen, zum revolutionären Subjekt,
mache schliesslich die fremde Regie überflüssig

und hemmend. Die Aneignung der
Produktionsmittel durch die Arbeiter müsse und
werde diese Schranken des Kapitalverhältnisses

schliesslich sprengen.

Seite 6

siert sich, es bleiben nur noch die Atome
übrig. Wir haben da bisher keine
Modelle, Vorstellungen, Strategien, wie da
rauszukommen wäre.

Kooperationsverhältnisse statt
Eigentumsverhältnisse

Geht es wirklich wesentlich darum, wie
Claudia von Werlhof schreibt, "die
Produktionsmittel wieder zu bekommen,

unsere Körper und unsere Kinder,

unsere Häuser und unser Land,
unser Wissen, unsere Kreativität und
die Resultate unserer Arbeit"? Wird da
nicht letztlich in orthodoxer Manier —
wie gehabt am Modell Fabrik — die
Befreiungsfrage auf die Aneignungsfrage

reduziert und die Analyse der
unterschiedlichen, bestimmten Formen
unmittelbarer Arbeit vernachlässigt?

Mies: Claudia von Werlhof wurde in
diesem Punkt verschiedentlich angegriffen.

Ich denke, dass wir tatsächlich nicht
weiterkommen, wenn wir z.B. versuchen

würden, Hausarbeit zu vergesellschaften

(wie dies z.B. Frauen des

Argument-Verlages vorschlagen. Vgl.
"Subjekt Frau" S. 127 M.B.), ähnlich
wie in der Fabrik, und wir uns wieder
aneignen, was da gemacht wird...
Aneignung, Eigentumsverhältnisse
implizieren Herrschaft.
Mir ist dieses Problem erst klar geworden

in Zusammenhang mit der Gen-
und Reproduktionstechnik, wo wir
angefangen haben, die alten Slogans der
Frauenbewegung zu überprüfen. Z.B.
"mein Bauch gehört mir". Wenn wir
den Eigentumsbegriff auch auf unseren
Körper anwenden, teilen wir uns selber
auf: Es gibt einen besitzenden Teil, der
Kopf, und der besitzt den Rest — er
kann ihn daher kontrollieren und damit
beherrschen.
Ähnlich wäre das auch mit der Hausarbiet,

wenn wir sie in der Weise aneignen
würden, dass es da einen besitzenden
Teil gibt, und der Rest wird besessen als

Eigentum. Selbst wenn dieses vergesellschaftet

wäre, kämen wir aus diesen
Herrschaftsbeziehungen nicht heraus.
Wenn wir mit unserem Körper so umgehen,

als ob er unser Eigentum wäre,
dann zerstören wir die Integrität und
Einheit, die ein Mensch ist, oder sein
sollte, d.h. wir schneiden uns in Stücke.

Anstelle des Eigentumsverhältnisses
müssen wir ein Kooperationsverhältnis
schaffen. Wir müssten mit unserem Körper

kooperieren. Es dürfte dann nicht
mehr heissen: "mein Bauch, mein Körper

gehört mir", sondern "ich bin mein
Körper, ich lebe mit meinem Körper" —
das wäre eine Beziehung, die reziprok
ist.

Was dies allgemein heissen würde
bezogen auf die Frage der "Aneignung
der Produktionsmittel" blieb an dieser
Stelle vorerst offen. Die Herrschaftsdiskussion,

bezogen auf unsere Körper
(u.a. Fragen der Abtreibung), führte zu
einer heftigen Kontroverse, was nicht
verwundern kann. Sie berührt wohl die
unerschütterlichste Grundannahme
unseres "Fortschritts-Denkens": die
Annahme, dass die Natur dem Menschen
feindlich gegenüber steht und dass dies
für alle Zeiten galt und gilt. Die
Notwendigkeit der Naturbeherrschung,
Herrschaft also, wird damit zur
Naturkonstanten.

(Im Zusammenhang mit dieser
Herrschaftsdiskussion, u.a.. auch mit dem

Begriff "Leben", wurden Maria Mies
gegenüber Bedenken laut, die Rechte
würde ja z.T. gleichlautend argumentieren.

Zufällig bin ich eben auf einem
Artikel gestossen im Informationsbulletin

"ja zum Leben" (märz 86), wo
wortwörtlich der Slogan "Mein Körper bin
ich..." propagiert wird.
Dass Gleichlautendes je vollkommen
verschiedenes bedeuten kann, ist nur
vom jeweiligen Gesamtkodex her
aufzuschlüsseln. Ein Argument — so Mies
— ist aber nicht daher schon falsch,
weil es die Rechte auch verwendet und
umgekehrt nicht dadurch richtig, weil
es die Linke gebraucht.)

Gibt es denn keinen Gegenbegriff
für Arbeit?

Erliegt nicht der emanzipatorische
Anspruch, Arbeit von Frauen ("Produktion

des Lebens", "Subsistenzproduktion")
als Arbeit sichtbar zu machen,

letztlich der herrschenden Optik, nur
Arbeit als "Wert" anzuerkennen?
War denn alles: Kinder spielend um
sich haben, Beziehungen pflegen,
Schwatzen, Spazieren... immer schon
in gleichem Masse und ausschliesslich



Arbeit? Liebes-Arbeit, Beziehungsarbeit,

Trauer-Arbeit...?
Wird der Arbeitsbegriff letztlich so
umfassend gedacht, dass selbst "Leben",
"Glück", "Musse" in ihm aufgehen?
Müssten wir denn dieser Andern-Ar-
beit nicht zumindest zu einem eigenen
Namen verhelfen, um das Andere an
ihr gegenüber der etablierten "Lohn-
Arbeit" abzugrenzen? (vgl. den
Abschnitt oben "Sinnkrise"

Mies: Ein neuer Arbeitsbegriff muss
nach wie vor beinhalten, dass Arbeit eine

Last bleibt und zugleich auch eine
Lust ist. Wir können Lust und Last
nicht voneinander trennen, die Last
durch Maschinen abschaffen und die
Lust für uns behalten. In diesem doppelten

Sinne von Lust und Last gehört Arbeit

zu den Grundbedingungen menschlichen

Lebens. Wo sollen Kreativität,
Spontaneität, Glück herkommen, wenn
die Last der Arbeit durch Maschinen
abgeschafft ist, wenn die Leute mit ihrem
Körper keine sinnvolle Betätigung mehr
haben. Der Körper ist ja nicht nur da,
um zu konsumieren. Er hat ja auch
Energie, die er verausgaben will, und
das kann doch nicht nur in Sport und
Hobby geschehen. D.h., es muss einen
Sinn haben, dass wir einen Körper
haben. Auch Glück ist an unseren Körper
gebunden, schwebt nicht in der Luft.
Auch Beziehungen pflegen, ist Arbeit,
beinhaltet Lust und Last. Wenn wir
nichts tun für unsere Beziehungen, dann
haben wir keine guten Beziehungen.
Eine Falle aber, in die wir immer wieder
reinrutschen, ist die, dass das Kapital
gleichzeitig Beziehungen als Ware
anbietet, die kannst du dir kaufen,
brauchst sie dir nicht mehr selber zu
erarbeiten — das ist das, was gegenwärtig
auf der ganzen Ebene läuft: Ein
zunehmendes Angebot auch an immateriellen
Waren. Damit werden die Fähigkeiten,
etwas selber zu machen, immer geringer.

Wir haben es Verlust der Subsi-
stenzfähigkeit genannt; auch die Fähigkeit

Beziehungen zu pflegen, wird
immer geringer, wir werden immer einsamer.

Dadurch wächst der Bedarf an
Beziehungsarbeit, auch als Ware. Je mehr
notwendige Arbeit durch Maschinen
abgebaut wird, umso mehr wird diese
andere Art von Arbeit wachsen.
Beziehungen haben, das heisst doch le-



Maria Mies, Stichworte zur Person

— Maria Mies, 55 Jahre, Professorin für
Soziologie am Fachbereich Sozialpädagogik,

Fachhochschule Köln (seit 1971

feste Stelle).
— 1963-68 Lektorin am Goethe Institut in

Poona (Indien). Auch in den kommenden

Jahren öfters in Indien, u.a. 78/79
eine Forschung zu "Frauen auf dem
Lande". Mit einem Inder verheiratet.

— Seit 1969 in der Frauenbewegung aktiv.
— 1979-81 Unterbrechung der Lehrtätig¬

keit in Köln: Aufbau des Schwerpunktes
"Women and Development" am

Institut of Studies, Den Haag, Holland.
— Redaktionsmitglied der "Beiträge zur

feministischen Theorie und Praxis", die
entstanden sind im Zusammenhang mit
dem 1977 gegründeten "Verein
Sozialwissenschaftliche Forschung und Praxis
für Frauen".

— Seit mehreren Jahren Diskussionszu¬
sammenhang mit Claudia von Werlhof
und Veronika Benholdt-Thomsen, mit
denen zusammen sie 1983 auch das
Buch "Frauen, die letzte Kolonie"
verfasst hat (erschienen bei rororo, vergriffen).

— Arbeitsschwerpunkte: Frauen in der
Dritten Welt, feministische Theorie und
Methodologie (laut "Beiträge").

ben und umgekehrt. Beziehungsarbeit
könnte man auch Lebensproduktion
nennen. Waren aber sind tot, in ihnen
steckt getötetes Leben. Je grösser das
Angebot an Waren, umso grösser unsere
Sucht nach Leben, 'weil die Waren das
Leben nicht herstellen können. Um sie
zum Leben zu erwecken, müssen ihnen
Frauen und lebendige Menschen ihr
eigenes Lebendiges hinzusetzen. Es ist ein

permanenter Zuschuss notwendig an
Lebenskraft, Lebensenergie, Fantasie,
um aus Waren Lebens-Mittel zu
machen, die uns auch wirklich am Leben
erhalten.
Und, warum sollen wir einen neuen
Namen erfinden, für das, was wir als
Arbeit bezeichnen? Im Grunde müssten
wir dem Kapitalismus vorschreiben,
dass er den Bgriff nicht mehr benutzen
darf. Er hat den Begriff besetzt und
enteignet, genauso wie er die Körper, das
Land besetzt hat. Indem das Kapital
"Arbeit" identisch setzt mit Mehrwert-
produzierender-Arbeit, tut es so, als wäre

es der Schöpfer aller Dinge.

Zwei Überlegungen zum Schluss:

1. Die Aufhebung des "Divi¬
de et hnpera" (Teile und
herrsche)

Wenn ich es richtig sehe, beruhen die
theoretischen Einsichten von Maria
Mies alle auf einem gemeinsamen
Grundsatz: auf der Aufhebung des

Prinzips "Teile und herrsche" — teile,
um zu herrschen. Herrschaft beruht
immer auf der Zerteilung eines Ganzen,
eines je umfassenden Zusammenhangs.
Etwas wird dabei immer abgespalten,
ausgesondert, untergeordnet, als blosser

Rest weggeworfen.
Aufhebung der Herrschaft heisst
daher, die Teile wieder als Glieder eines

lebendigen Organismus, eines unzer-
teilbaren — wohl aber gliederbaren! —
Ganzen verstehen.
Das bedeutet:
— für die Theorie: "Sich die ganze

Realität anschauen — Analyse der
gesellschaftlichen Totalität, d.h.
Einbezug des Abgespaltenen: Frauen,

Kolonien, Natur."
— für den Kampf: Nicht "erst Klassen¬

kampf (antiimperialistischer
Kampf) — dann Frauenkampf",

auch nicht umgekehrt erst Frauenkampf,

dann... Nicht "erst Brot —
dann Befreiung", sondern immer
Gleichzeitigkeit dieser Kämpfe,
weil "das eine ohne das andere nicht
zu erreichen ist".

— für die neuen sozialen Bewegungen:
Nicht voneinander isolierte
Bewegungen für die Natur (Öko-Bewegung),

für die Frauen (Frauen-Bewegung),

für die Dritte Welt
(Befreiungs-Bewegungen)

— für das menschliche Selbstverständ¬
nis: Aufhebung der Teilung Kopf-
Bauch (vgl. oben: "mein Bauch
gehört mir", bzw. "ich bin mein
Bauch, mein Körper").

— für das Naturverständnis: Aufhe¬
bung der Teilung Geist — Natur:
"Es gibt auch Menschliches in den
Tieren, es gibt Spiritualität, Geist in
der Natur; die ist nicht nur Rohmaterial.

Im Kapitalismus, durch die
modernen Naturwissenschaften ist
die Natur entseelt, entgeistigt
worden." (Eine "animistische Natur"
könnte diese Naturvorstellung von
Maria Mies wohl genannt werden.)

— für die Arbeit: Arbeit ist Lust und
Last zugleich (vgl. oben).

2. Die Aufhebung des
Ökonomismus zugunsten einer
"moralischen Ökonomie"

Der Begriff "moralische Ökonomie"
taucht im Zusammenhang mit der
Diskussion um den Maschinenstrum auf.
Er meint "das Wissen um das Lebensrecht

jedes Einzelnen, um Gerechtigkeit,
die nicht allein am gerechten Brotpreis

gemessen wird..."
Die Kritik von Maria Mies an den
traditionellen / orthodoxen Sozialutopien
(u.a. an Marx!) ist nicht bloss Theorie,
schwebt nicht in der Luft. Die neuen
sozialen Bewegungen (Öko-, Frauen-,
Drittwelt-Bewegung) haben Grundlegendes

dieser Kritik in der Praxis
vorausgenommen. Je ausgehend von
spezifischer "Betroffenheit" — das Wort
stammt doch aus diesem Zusammenhang?

— haben sie verschiedene eigene
Wege eingeschlagen, sich in
unterschiedlichen Formen organisiert,
unterschiedliche soziale Kreise miteinbezogen...

Eine kollektive Gesellschaftsutopie
alten Stils aber, kollektiv vorfabri¬

zierte Kampfmuster, das haben sie
verweigert, haben versucht, Subjektivität
und Individualismus zu verteidigen.
Dass die verschiedenen Bewegungen
tendenziell Teile aus einem
Gesamtzusammenhang herausisolieren, wirft
Mies ihnen zwar vor. Trotzdem glaube
ich, haben diese Bewegungen ein
Gemeinsames:

Nicht die ökonomische Not — nicht der
"Brotpreis" — treibt sie zum Handeln,
sondern die Bedrohung des
Lebenszusammenhanges, des "Lebensrechts
jedes Einzelnen", der Menschenwürde,
das "Wissen um Gerechtigkeit". Diese
gemeinsamen Beweg-Gründe manifestieren

sich je in verschiedenen sinnlichen

Zusammenhängen (bezogen auf
Umwelt, verengte Umwelt der
Frauen...). Bedeutet der Theorieentwurf
von Maria Mies nicht die Überwindung
der zum Ökonomismus verkommenen
Gesellschaftstheorie, des orthodoxen
Marxismus (ob Marx in diesem Sinne je
Marxist war und es heute noch wäre?),
indem "Menschenwürde", "Gerechtigkeit",

"Leben" wieder theoriewürdig
werden? Nicht um Theorie an sich zu
retten, sondern um aufgrund eines
Gesamtzusammenhangs, einer "moralischen

Ökonomie", neue / vergessene
Befreiungs-Ansätze zu finden, die nicht
bloss Versatzstücke einer abgestorbenen

Hoffnung sind.

Seite 8


	Frauen, die letzte Kolonie

