Zeitschrift: Emanzipation : feministische Zeitschrift flr kritische Frauen

Herausgeber: Emanzipation

Band: 12 (1986)

Heft: 4

Artikel: Frauen, die letzte Kolonie

Autor: Berger, Maya

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-360455

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-360455
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

—

I‘:en, die le ole

o e

Auf Einladung des Frauenzimmers Basel sprach Maria Mies (vgl. Késtchen: Stichworte zur Person) kiirzlich vor rund 200 Frau-
en zum Thema “Frauen, die letzte Kolonie”. Eine Arbeitsgruppe hatte sich zuvor wihrend lingerer Zeit mit dem Thema aus-
einandergesetzt und ergriff nun die Gelegenheit, in einem Seminar die aufgetauchten Fragen mit Maria Mies zu diskutieren.

Ein Bericht von Maya Berger

Der Frauentorso auf obigem Foto setzt ins Bild, wie bisherige Theorien, die Marxsche inbegriffen, Frauen auf den Begriff zu
bringen versuchten:

Ein weiblicher Rumpf, amputiert um Haupt und Glieder — um das Organ der “Vernunft” und die Organe der “Produktion”.
Eingebunden in die Natur, in die schiumenden Wellen des Meeres, liegt sie da, “die Frau”, selber ein Stiick Natur, jeglicher
Gesellschaft fern. Ein fruchtbares Eiland, reich an verborgenen Schiitzen — ein siidlicher Kontinent, wo die Datteln von den
Palmen fallen. Mann muss sie nur holen, die Friichte, die Schitze, die kosten ja nichts! Das sind, bildlich zusammengefasst, die
Voraus-Setzungen, bei denen die Bemithungen um feministische Begriffe beginnen mussten. Es konnte nicht geniigen, dem
weiblichen Torso die abgespaltenen Teile, Haupt und Glieder, bloss hinzuzufiigen. Die weibliche Gestalt musste wiedererweckt
werden zu eigenem Leben aufrechten Ganges. Das konnte nicht auf einen Schlag geschehen. “Unsere Begriffe”, schreibt Maria
Mies, “sind nicht statisch, ein fiir allemal definiert und damit eingegrenzt und fertig, ‘tot’, sondern sie entfalten sich lebendig mit
unseren Kimpfen und unserem Nachdenken dariiber.”

Wohl iiberfliissig anzufiigen, dass es beim Bemiihen um feministische Begriffe nicht um den isolierten Begriff “Frau” geht, son-
dern um deren Lebenszusammenhiinge im weitesten Sinn. Ganz konkret um Arbeit in unserer Geschlechter und Arbeit ausein-
anderteilenden Gesellschaft.

Seite 3



Vorbemerkung

Als Grundlage fiir unser Seminar mit
Maria Mies hatte ich ihr einen langeren
Diskussionsbericht geschickt, in wel-
chem ich die Fragen und Einwande un-
serer Arbeitsgruppe zu “Frauen, die
letzte Kolonie” zusammenzufassen ver-
suchte (wobei sich unsere Fragen im-
mer auch zu Aufsidtzen von Claudia
von Werlhof und Veronika Bennholdt-
Thomsen bezogen). Die Fragen dieses
Berichts und die entsprechenden Ant-
worten von Maria Mies, aufgezeichnet
auf Tonband, bilden das Material die-
ses Artikels. Soweit wie moglich, versu-
che ich dieses in Dialogform darzustel-
len, die jedoch nur sinngemdss und
nicht wortwortlich unsere Diskussion
wiedergibt (die Erlduterungen von Ma-
ria Mies sind kursiv gedruckt). Ergén-
zend versuche ich, ein paar Uberlegun-
gen zu skizzieren zum Kontext, indem
die Theorie von Maria Mies steht. Wel-
chen Stellenwert, welches Gewicht sie
hat, und wie die Arbeit theoretisch und
vor allem auch praktisch in dieser Rich-
tung fortzusetzen wdre, wird uns in
nachster Zukunft intensiv beschéftigen.

“Sinnkrise” — “Wertkrise” —
“Krise der Arbeitsgesell-
schaft”

Seit Beginn der 80er Jahre herrscht
Hochkonjunktur: Hochkonjunktur der
“Krisen”-Diskussion: “Der Arbeitsge-
sellschaft geht die Arbeit aus” — “Ar-
beitsverlust heisst Verlust des Lebens-
sinns” — “In der Krise ist etwas in Fra-
ge gestellt, was fiir unsere Gesellschaft
ganz grundlegend ist, namlich die Ar-
beit als zentraler Wert”. Rettung aus
der Krise: ein neuer Wert muss her!
Wenn er nicht mehr in der “Arbeit” lie-
gen kann, weil diese ja “ausgeht”, dann
halt ausserhalb, in der “Nicht-Arbeit”,
in der Musse: “unterm Feigenbaum sit-
zen und meditieren” ... Der Proletarier
wird verabschiedet, der “Wert der Ar-
beit” mit ihm, die “Wege ins Paradies”
stehen, dank mikroelektronischer Re-
volution, offen, das “Reich der Frei-
heit” kann kommen — koénnte kom-
men...

Weiss schon, so plump lauft die Diskus-
sion nicht. Habe nicht zuletzt selber vor
nicht allzulanger Zeit mit der “Abschaf-
fung der Arbeit” etc. geliebaugelt. Zu-

Seite 4

nehmend scheint sich mir aber der Ver-
dacht zu erhérten, die Entwiirfe zu ei-
ner kiinftigen Freizeitgesellschaft ge-
horchten bloss dem Diktat der unmit-
telbaren Not, das sie dann zum Heil der
Zukunft verklaren (vgl. u.a. Diskussion
um André Gorz).

Spétestens gleichzeitig mit der einset-
zenden Debatte um die sog. “Krise der
Arbeitsgesellschaft”, der Jagd nach
“Werten” ausserhalb der “Arbeit”, ver-
Offentlichten Frauen wie Maria Mies
theoretische Entwiirfe, die erneut Ar-
beit als zentralen Wert verstehen. Da-
mit ist allerdings nicht die “freie Lohn-
Arbeit” gemeint, die nun in der Krise
bedroht ist und die sich bisher als Ar-
beit schlechthin verstanden hat, den
Begriff monopolitistisch besetzt halt —
weltweit gesehen aber lediglich 1/10 al-
ler Arbeit ausmacht, die Arbeit der
Frauen ausblendet. Sondern... davon
soll nun gleich ausfiihrlicher die Rede
sein. (Dass diese Gegendebatte nicht
den offentlichen Stellenwert hat, der
ihr wohl zustehen miusste, durfen wir
nicht bloss bedauern, es wird uns einige
Anstrengungen kosten, dass das nicht
so bleibt.)

Die Quellen des neuen Theo-
rie Entwurfs

Wir haben Maria Mies nach der Entste-
hungsgeschichte, nach dem Erfah-
rungshintergrund ihrer Thesen, ihres
Theorieentwurfs gefragt:

Mies: Erste Quelle fiir unsere theoreti-
schen Einsichten war die Erfahrung der
“Runterentwicklung” in Ldndern der
Dritten Welt: Je mehr Entwicklungshil-
fe, umso schlimmer die Armut und die
sog. Unterentwicklung. Es muss also ei-
nen Zusammenhang geben zwischen
Runterentwicklung und Uberentwick-
lung, zwischen Erster und Dritter Welt.
Die Dritte Welt ist eingebunden in den
Weltmarkt, aber nicht als Lohnarbeit:
Kapitalismus ist also mehr als “Lohnar-
beit und Kapital” — wie bisher unter-
stellt. :

Zweite Quelle fiir unsere Uberlegungen
war die Hausarbeits-Debatte in der
Frauenbewegung Mitte der 70er Jahre.
Sie fing in Italien an: Die Frauen beharr-
ten darauf, dass Hausarbeit produktive
Arbeit sei. Daran schlossen sich die
Kampagnen “Lohn fiir Hausarbeit” an.

Unklar blieb allerdings, wer diesen
Lohn bezahlen sollte. Kritik wurde auch
laut, dass dies zu einer Totalisierung der
Lohnarbeit fiihre.

Unser Fazit aus diesen Erfahrungen: Im
Kapitalismus gibt es eine Menge Arbeit,
die nicht als Arbeit gilt, die aber die Ba-
sis des Systems und der Ausbeutung ist.
Hausarbeit und unentlohnte Arbeit, das
ist der Eisberg unter dem Wasser, sich-
bar ist nur dessen Spitze, die Lohnarbeit
— auf sie allein beschrinkt sich auch die
Analyse bei Marx. Wesentlich fiir die
Analyse dieses unsichtbaren, tragenden
Fundaments ist fiir uns der Begriff
“Subsistenzproduktion” — Produktion
des unittelbaren Lebens”. Diese Arbeit
ist nicht durch Maschinen ersetzbar und
wird nie allein durch Lohnarbeit ver-
richtet werden.

Subsistenzarbeit aber, d.h. in erster Li-
nie die Arbeit von Frauen, muss fiir das
Kapital gratis sein, und alles was gratis
ist, wird zur Natur erklirt.

Es wird so getan, als wiren alle Frauen
auf der Welt Hausfrauen und wiirden
von einem Erndahrer erndhrt, was nie so
war und zunehmend weniger stimmi.
Hausfrauen arbeiten offenbar aus “Lie-
be” und “Liebe” ist wie Luft und Was-
ser, die sind einfach vorhanden und gra-
tis. Damit werden Frauen naturalisiert.

Wie die Frauen, gelten auch die Kolo-
nien als wilde Natur, weil hier Arbeit
gratis sein soll fiirs Kapital (es bestehen
u.a. keine oder wenig gesicherte Ver-
tragsverhiltnisse zwischen Lohnarbeit
und Kaptial).

Naturalisierung von Frauen und Kolo-
nien sind die Voraussetzungen fiir die
Humanisierung des weissen Mannes.
Seine Emanzipation von der Natur wur-
de erreicht durch die Kolonisierung der
Frauen, der Dritten Welt und der Natur.
Diese Bereiche, auf denen das Verhilt-
nis “Lohnarbeit und Kapital” aufbaut,
sind bisher permanent ausgeblendet
worden aus der Analyse, aus der Politik
und aus dem Bewusstsein. Das sind die
grundsdtzlichen Uberlegungen, zu de-
nen uns unsere Erfahrungen veranlasst
haben.

Lieber ein paar Illusionen zur
Hand als ein Utopieentwurf
im Kopf?

Niemand glaubt mehr so recht an eine
proletarische Revolution und an die



traditionellen Strategien, die damit ver-
kntipft sind. Aber, wie so manche(r)
Ungldubige(r) in der Not, mangels Al-
ternativen, durch ein Stossgebiet sich
zu retten sucht, so miissen abgebrockel-
te Versatzstiicke und Derivate der alten
Hoffnung weiterhin herhalten, den re-
alpolitischen Uberrumpelungen stand-
zuhalten (die Frauenbewegung ist da

kaum ganz ausgenommen). Angesichts '

des Theorieansatzes von Maria Mies,
angesichts der globalen Zusammenhén-
ge, erscheinen solche Rettungsversuche
vollends absurd. Wer in Anspruch
nimmt, so konsequent auch noch die
letzten Reste der alten Hoffnung zu
zerstoren, soll uns nun bitteschon auch
weiterhelfen und sagen, was zu tun sei!
Was tun? Wo sind die konkreten An-
satzpunkte zum Widerstand, zur Be-
freiung, vor allem fiir uns Frauen? Zih,
unausweichlich und nicht ohne Bitter-
nis zogen sich diese Fragen dauernd
durch unsere Diskussionen. Wir haben
Maria Mies sozusagen unter Druck ge-
setzt, mit konkreten Antworten heraus-
zurticken. Hier nur ein Beispiel ihrer
Antworten dazu:

Mies: Die konkreten Ansdtze sind hier,
wo wir leben. Wir leben mitten in diesen
Zusammenhdngen: Ausbeutung von
Frauen, Kolonien, Natur. Die Dritte
Welt ist hier, ganz konkret durch die
Waren, die wir konsumieren. Wir leben
de facto in einem Weltmarkt. Aber das
Problem ist, dass wir diesen Waren die
Ausbeutung nicht mehr ansehen. Als
Konsumentinnen partizipieren wir aber
an diesen Ausbeutungsverhdlinissen,
sind nicht bloss Opfer, sondern Kompli-
zinnen auf diesem internationalen
Markt. (...) Da ist eine Menge Bewusst-
seinsarbeit notwendig. (...) Wir miis-
sten den Konsum politisieren, zu einer
politischen Konsumbewegung kommen.

So neu ist das alles nicht. Bewegungen
In dieser Richtung sind auch lingst in
Gang. Es bleibt, wenn ich richtig sehe,
SO etwas wie Enttduschung und Er-
niichterung zuriick bei solchen konkre-
ten Beispielen, wie sie Maria Mies skiz-
zierte. Aber, so denke ich hinterher:

Auch wenn an der Wichtigkeit und
Dringlichkeit der Frage: Was tun? letzt-
lich nicht ein Jota abgestrichen wird,
die Frage so stellen, d.h. ausschliesslich
im Direktgang, bedeutet, die Frage

falsch -angehen. Was uns mit der Zer-
storung der alten Hoffnung tatsdchlich
fehlt, ist ein Entwurf zu einer neuen
Utopie, irgendeine Form von Orientie-
rung zumindest, die anstelle der tradi-
tionellen sozialistischen Utopie treten
konnte. Deren bisherige Tragweite
wird wohl unterschétzt, wenn wir glau-
ben, wir konnten — schwups — in ein
paar Jahren alternative Losungen und
Vorstellungen einer neuen Gesell-
schaftsform auf den Tisch zaubern und
auch gleich gebrauchsfertige Strategien
vorschlagen. Indem wir vorschnell zu
konkretisieren versuchen, was in einem
viel breiteren Prozess sich erst entwik-
keln konnte: Zukunftsvorstellungen —
blockieren wir diesen Prozess auch im-
mer wieder, produzieren erneut bloss
Versatzstiicke ohne tragenden Zusam-
menhang. Die Richtigkeit einer neuen
Theorie, eines neuen Lebensmodells
kann nicht allein gemessen werden an
der unmittelbaren Effizienz, mit der
sich dieses in Praxis umsetzen ldsst. Nur
so lasst sich m.E. rechtfertigen, wenn
wir weiterhin auf theoretischen Fragen
beharren.

Das Modell “Fabrik” ist tot

“Der Proletarier ist tot, es lebe die

Hausfrau?”, schreibt Claudia von
Werlhof. Wie aber soll die “Hausfrau”
leben, wie kann sie sich zur Wehr set-
zen, sich oranisieren — etwa auf Grund
der “Hausarbeit”? Die “Masse” der
Unterdriickten (Frauen), der Grad der
Repression jedenfalls, sagen ja noch
nichts aus tiber die Befreiungsfahigkeit
der Betroffenen!

Wenn der Proletarier tot ist, ist auch
das Modell Fabrik tot: Das Modell
“vergesellschafteter Produktion”, das
orthodoxe Marxisten und weite Kreise
der Arbeiterbewegung zum Ausgangs-
punkt ihrer Befreiungsstrategien er-
klarten.™

Welche Formen von Arbeitsorganisa-
tion treten an Stelle des Modells Fa-
brik?

Mies: Vergesellschaftung in der Fabrik
einerseits, Atomisierung von Frauen an-
dererseits, das sind die Kehrseiten ein
und desselben Prozesses. Die “Haus-
frau” ist die klassische Kategorie, die

Seite 5



schon immer und gleichzeitig mit dem
Kapitalverhiltnis entstanden ist. Sie wird
nun zum Modell der Zukunft erhoben,
die Frauen sind angeblich gross im
Kommen: Der klassische Lohnarbeiter
ist zu teuer geworden. Die gegenwartige
Strategie des Krisenmanagements be-
steht darin, zwecks Senkung der Real-
lohnkosten vermehrt Frauen in den offi-

ziellen Arbeitsprozess einzubeziehen,

die fest strukturierten Arbeitsverhdaltnisse
aufzulosen durch Flexibilisierung, Teil-
zeit-Jobs etc. Laut einer Trendanalyse
fiir Top-Manager werden anfangs der
90er Jahre bis 70% bisheriger Lohnar-
beit von Frauen gemacht werden. Zu
welchen Bedingungen allerdings, wird
nicht gesagt. Das Kapital hat iiberhaupt
kein Interesse, Frauen zu freien Lohnar-
beiterinnen zu machen. Was wir mit
“Hausfrauisierung” bezeichnen (keine
gesicherten Vertragsverhaltnisse, kein
sozialer Schutz, Billigstlbhne etc.
M.B.), heisst in der neuen Manager-
sprache: “die neuen Freiberufler, die
neuen Selbstindigen, die neuen Klein-
unternehmerinnen’. Die Fabrik [ost sich
auf in isolierte Einzelhaushalte, wo die
Frauen am Heimcomptuer sitzen... und
viele Mdnner schliesslich auch. (...)

Eines unserer grossten Probleme hier in
den Industrieldndern ist der Individua-
lismus, der zunehmend zu einer Art
Egoismus wird. Die Moglichkeit, sich
aus  solidarischen Zusammenhingen
rauszuziehen, wdchst immer mehr. Ich
kann mir immer ein Stiick “Freiheit”
durch eine Ware kaufen. Es gibt wenig
materielle Zwinge, die zu so etwas wie
Solidaritdt fiihren — auch in der Fabrik
sind die Arbeiter nicht zur Klasse, zum
revolutiondren Subjekt zusammenge-
schweisst worden, wie Marx gehofft hat.
Sondern diese Subjektivitit ist im Grun-
de genommen kaputt gemacht worden.
— Die Fabrik lost sich jetzt auf, atomi-

* Vergesellschaftung: In der Fabrik muss die
arbeitsteilige Zerstiickelung des Produktions-
prozesses durch standig zunehmende Koope-
ration der Arbeiter wieder zum Gesamtpro-
zess vereint werden — unter der Regie des
Kapitals allerdings. Diese erzwungene Koope-
ration der Arbeiter kitte diese aber auch zur
Klasse zusamen, zum revolutionéren Subjekt,
mache schliesslich die fremde Regie tiberfliis-
sig und hemmend. Die Aneignung der Pro-
duktionsmittel durch die Arbeiter miisse und
werde diese Schranken des Kapitalverhiltnis-
ses schliesslich sprengen.

Seite 6

siert sich, es bleiben nur noch die Atome
iibrig... Wir haben da bisher keine Mo-
delle, Vorstellungen, Strategien, wie da
rauszukommen wiire.

Kooperationsverhiltnisse statt

Eigentumsverhiltnisse

Geht es wirklich wesentlich darum, wie
Claudia von Werlhof schreibt, “die
Produktionsmittel wieder zu bekom-
men, unsere Korper und unsere Kin-
der, unsere Hauser und unser Land,
unser Wissen, unsere Kreativitit und
die Resultate unserer Arbeit”? Wird da
nicht letztlich in orthodoxer Manier —
wie gehabt am Modell Fabrik — die
Befreiungsfrage auf die Aneignungsfra-
ge reduziert und die Analyse der unter-
schiedlichen, bestimmten Formen un-
mittelbarer Arbeit vernachlassigt?

Mies: Claudia von Werlhof wurde in
diesem Punkt verschiedentlich angegrif-
fen. Ich denke, dass wir tatsiichlich nicht
weiterkommen, wenn wir z.B. versu-
chen wiirden, Hausarbeit zu vergesell-
schaften (wie dies z.B. Frauen des Ar-
gument-Verlages vorschlagen. Vgl.
“Subjekt Frau” S. 127 M.B.), dhnlich
wie in der Fabrik, und wir uns wieder
aneignen, was da gemacht wird... An-
eignung, Eigentumsverhdltnisse impli-
zieren Herrschafft.

Mir ist dieses Problem erst klar gewor-
den in Zusammenhang mit der Gen-
und Reproduktionstechnik, wo wir an-
gefangen haben, die alten Slogans der
Frauenbewegung zu tiberpriifen. Z.B.
“mein Bauch gehort mir”. Wenn wir
den Eigentumsbegriff auch auf unseren
Kérper anwenden, teilen wir uns selber
auf: Es gibt einen besitzenden Teil, der
Kopf, und der besitzt den Rest — er
kann ihn daher kontrollieren und damit
beherrschen.

Ahnlich wiire das auch mit der Hausar-
biet, wenn wir sie in der Weise aneignen
wiirden, dass es da einen besitzenden
Teil gibt, und der Rest wird besessen als
Eigentum. Selbst wenn dieses vergesell-
schaftet wire, kdmen wir aus diesen
Herrschaftsbeziehungen nicht heraus.
Wenn wir mit unserem Kérper so umge-
hen, als ob er unser Eigentum wire,
dann zerstoren wir die Integritit und
Einheit, die ein Mensch ist, oder sein
sollte, d.h. wir schneiden uns in Stiicke.

Anstelle des  Eigentumsverhdltnisses
miissen wir ein Kooperationsverhiltnis
schaffen. Wir miissten mit unserem Kor-
per kooperieren. Es diirfte dann nicht
mehr heissen: “mein Bauch, mein Koér-
per gehort mir”, sondern “ich bin mein
Korper, ich lebe mit meinem Korper” —
das wdre eine Beziehung, die reziprok
ist.

Was dies allgemein heissen wiirde be-
zogen auf die Frage der “Aneignung
der Produktionsmittel” blieb an dieser
Stelle vorerst offen. Die Herrschaftsdis- -
kussion, bezogen auf unsere Korper
(u.a. Fragen der Abtreibung), fihrte zu
einer heftigen Kontroverse, was nicht
verwundern kann. Sie beriihrt wohl die
unerschiitterlichste Grundannahme un-
seres “Fortschritts-Denkens”: die An-
nahme, dass die Natur dem Menschen
feindlich gegenitiber steht und dass dies
fiir alle Zeiten galt und gilt. Die Not-
wendigkeit der Naturbeherrschung,
Herrschaft also, wird damit zur Natur-
konstanten.

(Im Zusammenhang mit dieser Herr-
schaftsdiskussion, u.a.. auch mit dem
Begriff “Leben”, wurden Maria Mies
gegeniiber Bedenken laut, die Rechte
wiirde ja z.T. gleichlautend argumen-
tieren. Zufillig bin ich eben auf einen:
Artikel gestossen im Informationsbulle-
tin “ja zum Leben” (mérz 86), wo wort-
wortlich der Slogan “Mein Korper bin
ich...” propagiert wird.

Dass Gleichlautendes je vollkommen
verschiedenes bedeuten kann, ist nur
vom jeweiligen Gesamtkodex her auf-
zuschlisseln. Ein Argument — so Mies
— ist aber nicht daher schon falsch,
weil es die Rechte auch verwendet und
umgekehrt nicht dadurch richtig, weil
es die Linke gebraucht.)

Gibt es denn keinen Gegenbe-
griff fiir Arbeit?

Erliegt nicht der emanzipatorische An-
spruch, Arbeit von Frauen (“Produk-
tion des Lebens”, “Subsistenzproduk-
tion”) als Arbeit sichtbar zu machen,
letztlich der herrschenden Optik, nur
Arbeit als “Wert” anzuerkennen?

War denn alles: Kinder spielend um
sich haben, Beziehungen pflegen,
Schwatzen, Spazieren... immer schon
in gleichem Masse und ausschliesslich



Arbeit? Liebes-Arbeit, Beziechungsar-
beit, Trauer-Arbeit...?

Wird der Arbeitsbegriff letztlich so um-
fassend gedacht, dass selbst “Leben”,
“Gliick”, “Musse” in ihm aufgehen?
Miissten wir denn dieser Andern-Ar-
beit nicht zumindest zu einem eigenen
Namen verhelfen, um das Andere an
ihr gegeniiber der etablierten “Lohn-
Arbeit” abzugrenzen? (vgl. den Ab-
schnitt oben “Sinnkrise” ...!)

Mies: Ein neuer Arbeitsbegriff muss
nach wie vor beinhalten, dass Arbeit ei-
ne Last bleibt und zugleich auch eine
Lust ist. Wir konnen Lust und Last
nicht voneinander trennen, die Last
durch Maschinen abschaffen und die
Lust fiir uns behalten. In diesem doppel-
ten Sinne von Lust und Last gehort Ar-
beit zu den Grundbedingungen mensch-
lichen Lebens. Wo sollen Kreativitit,
Spontaneitit, Gliick herkommen, wenn
die Last der Arbeit durch Maschinen ab-
geschafft ist, wenn die Leute mit ihrem
Kérper keine sinnvolle Betditigung mehr
haben. Der Korper ist ja nicht nur da,
um zu konsumieren. Er hat ja auch
Energie, die er verausgaben will, und
das kann doch nicht nur in Sport und
Hobby geschehen. D.h., es muss einen
Sinn haben, dass wir einen Korper ha-
ben. Auch Gliick ist an unseren Korper
gebunden, schwebt nicht in der Luft.
Auch Beziehungen pflegen, ist Arbeit,
beinhaltet Lust und Last. Wenn wir
nichts tun fiir unsere Beziehungen, dann
haben wir keine guten Beziehungen.
Eine Falle aber, in die wir immer wieder
reinrutschen, ist die, dass das Kapital
gleichzeitig Beziehungen als Ware an-
bietet, die kannst du dir kaufen,
brauchst sie dir nicht mehr selber zu er-
arbeiten — das ist das, was gegenwiirtig
auf der ganzen Ebene liuft: Ein zuneh-
mendes Angebot auch an immateriellen
Waren. Damit werden die Fihigkeiten,
etwas selber zu machen, immer gerin-
ger. Wir haben es Verlust der Subsi-
stenzfihigkeit genannt; auch die Fihig-
keit Beziehungen zu pflegen, wird im-
mer geringer, wir werden immer einsa-
mer. Dadurch wichst der Bedarf an Be-
ziehungsarbeit, auch als Ware. Je mehr
hotwendige Arbeit durch Maschinen ab-
gebaut wird, umso mehr wird diese an-
dere Art von Arbeit wachsen. (...)
Beziehungen haben, das heisst doch le-

Seite 7



ben und umgekehrt. Beziehungsarbeit
konnte man auch Lebensproduktion
nennen. Waren aber sind tot, in ihnen
steckt getotetes Leben. Je grosser das
Angebot an Waren, umso grosser unsere
Sucht nach Leben, weil die Waren das
Leben nicht herstellen konnen. Um sie
zum Leben zu erwecken, miissen ihnen
Frauen und lebendige Menschen ihr ei-
genes Lebendiges hinzusetzen. Es ist ein
permanenter Zuschuss notwendig an
Lebenskraft, Lebensenergie, Fantasie,
um aus Waren Lebens-Mittel zu ma-
chen, die uns auch wirklich am Leben
erhalten. (...)

Und, warum sollen wir einen neuen Na-
men erfinden, fiir das, was wir als Ar-
beit bezeichnen? Im Grunde miissten
wir dem Kapitalismus vorschreiben,
dass er den Bgriff nicht mehr benutzen
darf. Er hat den Begriff besetzt und ent-
eignet, genauso wie er die Korper, das
Land besetzt hat. Indem das Kapital
“Arbeit” identisch setzt mit Mehrwert-
produzierender-Arbelit, tut es so, als wa-
re es der Schopfer aller Dinge.

Zwei Uberlegungen zum Schluss:

1. Die Aufhebung des “Divi-
de et impera” (Teile und
herrsche)

Wenn ich es richtig sehe, beruhen die

theoretischen Einsichten von Maria

Mies alle auf einem gemeinsamen

Grundsatz: auf der Aufhebung des

Prinzips “Teile und herrsche” — teile,

um zu herrschen. Herrschaft beruht im-

mer auf der Zerteilung eines Ganzen,

eines je umfassenden Zusammenhangs.

Etwas wird dabei immer abgespalten,

ausgesondert, untergeordnet, als blos-

ser Rest weggeworfen.

Aufhebung der Herrschaft heisst da-

her, die Teile wieder als Glieder eines

lebendigen Organismus, eines unzer-
teilbaren — wohl aber gliederbaren! —

Ganzen verstehen.

Das bedeutet:

— fir die Theorie: “Sich die ganze
Realitdt anschauen — Analyse der
gesellschaftlichen Totalitdt, d.h.
Einbezug des Abgespaltenen: Frau-
en, Kolonien, Natur.”

— fir den Kampf: Nicht “erst Klassen-
kampf (antiimperialistischer
Kampf) — dann Frauenkampf”,

Seite 8

auch nicht umgekehrt erst Frauen-
kampf, dann... Nicht “erst Brot —
dann Befreiung”, sondern immer
Gleichzeitigkeit dieser Kampfe,
weil “das eine ohne das andere nicht
zu erreichen ist”.

— fiir die neuen sozialen Bewegungen:
Nicht voneinander isolierte Bewe-
gungen fiir die Natur (Oko-Bewe-
gung), fir die Frauen (Frauen-Be-
wegung), fiir die Dritte Welt (Be-
freiungs-Bewegungen).

— fiir das menschliche Selbstverstand-
nis: Aufhebung der Teilung Kopf-
Bauch (vgl. oben: “mein Bauch ge-
hort mir”, bzw. “ich bin mein
Bauch, mein Korper”).

— fiir das Naturverstdndnis: Authe-
bung der Teilung Geist — Natur:
“Es gibt auch Menschliches in den
Tieren, es gibt Spiritualitit, Geist in
der Natur; die ist nicht nur Rohma-
terial. Im Kapitalismus, durch die
modernen Naturwissenschaften ist
die Natur entseelt, entgeistigt wor-
den.” (Eine “animistische Natur”
konnte diese Naturvorstellung von
Maria Mies wohl genannt werden.)

— fiir die Arbeit: Arbeit ist Lust und
Last zugleich (vgl. oben).

2. Die Aufhebung des Oko-
nomismus zugunsten einer
“moralischen Okonomie”

Der Begriff “moralische Okonomie”
taucht im Zusammenhang mit der Dis-
kussion um den Maschinenstrum auf.
Er meint “das Wissen um das Lebens-
recht jedes Einzelnen, um Gerechtig-
keit, die nicht allein am gerechten Brot-
preis gemessen wird...”

Die Kritik von Maria Mies an den tradi-
tionellen / orthodoxen Sozialutopien
(u.a. an Marx!) ist nicht bloss Theorie,
schwebt nicht in der Luft. Die neuen
sozialen Bewegungen (Oko-, Frauen-,
Drittwelt-Bewegung) haben Grundle-
gendes dieser Kritik in der Praxis vor-
ausgenommen. Je ausgehend von spezi-
fischer “Betroffenheit” — das Wort
stammt doch aus diesem Zusammen-
hang? — haben sie verschiedene eigene
Wege eingeschlagen, sich in unter-
schiedlichen Formen organisiert, unter-
schiedliche soziale Kreise miteinbezo-
gen... Eine kollektive Gesellschaftsuto-
pie alten Stils aber, kollektiv vorfabri-

Maria Mies, Stichworte zur Person

— Maria Mies, 55 Jahre, Professorin fiir
Soziologie am Fachbereich Sozialpad-
agogik, Fachhochschule Koln (seit 1971
feste Stelle).

— 1963-68 Lektorin am Goethe Institut in
Poona (Indien). Auch in den kommen-
den Jahren ofters in Indien, u.a. 78/79
eine Forschung zu “Frauen auf dem
Lande”. Mit einem Inder verheiratet.

— Seit 1969 in der Frauenbewegung aktiv.

— 1979-81 Unterbrechung der Lehrtétig-
keit in Koln: Aufbau des Schwerpunk-
tes “Women and Development™ am In-
stitut of Studies, Den Haag, Holland.

— Redaktionsmitglied der “Beitrdge zur
feministischen Theorie und Praxis™, die
entstanden sind im Zusammenhang mit
dem 1977 gegriindeten “Verein Sozial-
wissenschaftliche Forschung und Praxis
fiir Frauen™.

— Seit mehreren Jahren Diskussionszu-
sammenhang mit Claudia von Werlhof
und Veronika Benholdt-Thomsen, mit
denen zusammen sie 1983 auch das
Buch “Frauen, die letzte Kolonie™ ver-
fasst hat (erschienen bei rororo, vergrif-
fen).

— Arbeitsschwerpunkte: Frauen in der
Dritten Welt, feministische Theorie und
Methodologie (laut “Beitrdge™).

zierte Kampfmuster, das haben sie ver-
weigert, haben versucht, Subjektivitit
und Individualismus zu verteidigen.
Dass die verschiedenen Bewegungen
tendenziell Teile aus einem Gesamtzu-
sammenhang  herausisolieren,  wirft
Mies ihnen zwar vor. Trotzdem glaube
ich, haben diese Bewegungen ein Ge-
meinsames:

Nicht die 6konomische Not — nicht der
“Brotpreis” — treibt sie zum Handeln,
sondern die Bedrohung des Lebenszu-
sammenhanges, des “Lebensrechts je-
des Einzelnen”, der Menschenwiirde,
das “Wissen um Gerechtigkeit”. Diese
gemeinsamen Beweg-Griinde manife-
stieren sich je in verschiedenen sinnli-
chen Zusammenhingen (bezogen auf
Umwelt, verengte Umwelt der Frau-
en...). Bedeutet der Theorieentwurf
von Maria Mies nicht die Uberwindung
der zum Okonomismus verkommenen
Gesellschaftstheorie, des orthodoxen
Marxismus (ob Marx in diesem Sinne je
Marxist war und es heute noch wire?),
indem “Menschenwiirde”, “Gerechtig-
keit”, “Leben” wieder theoriewiirdig
werden? Nicht um Theorie an sich zu
retten, sondern um aufgrund eines Ge-
samtzusammenhangs, einer “morali-
schen Okonomie”, neue / vergessene
Befreiungs-Ansatze zu finden, die nicht
bloss Versatzstiicke einer abgestorbe-
nen Hoffnung sind.




	Frauen, die letzte Kolonie

