Zeitschrift: Emanzipation : feministische Zeitschrift flr kritische Frauen

Herausgeber: Emanzipation

Band: 11 (1985)

Heft: 10

Artikel: Die verkaufte Braut stellt sich zur Schau : der schonste Tag im Leben
Autor: Raber-Schneider, Katka

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-360383

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-360383
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

006006 00
® 0 0 0 0

Die verkaufte Braut stellt sich zur Schau

o 0 0
...Q....

Der schonste Tag im Leben

Viele bezeichnen den Tag, an dem ge-
heiratet wird, als den schonsten Tag
im Leben. Heisst das, dass es an-
schliessend nur noch bergab gehen
soli? Ein Tag, der nichts mit der tagli-
chen Realitat zu tun hat, eine mir-
chenhafte Illusion fiirs neugierige Pu-
blikum, eine Wertgegenstandshow?
All das trifft zu. Und doch — in den
meisten Kulturen wird der Braut eine
Rolle zugeordnet, die den Grundstein
zu ihrem Verhalten auch als verheira-
tete Ehefrau legen soll. Diese Rollen-
teilung halt sich iiberall gerne an die
Tradition, ohne die Frage nach den
Bediirfnissen der Frau zu stellen.

von Katka Raber-Schneider

Nachtréglich zur Kolner Ausstellung des
Rautenstrauch-Joest-Museums fiir Volker-
kunde in der Josef-Haubrich-Kunsthalle —
“Die Braut” — Geliebt-verkauft-getauscht-
geraubt. Zur Rolle der Frau im Kulturver-
gleich. Anregungen und Zitate sind dem

o, Fiihrer zur Ausstellung entnommen.

Zwei Ethnologinnen, Gisela Volger
und Karin von Welck, haben zusam-
men mit einigen wissenschaftlichen
MitarbeiterInnen die Rolle der Braut
quer durch die unterschiedlichsten
Kulturen und Zeiten bis zur Gegen-
wart beobachtet und verglichen. Bis
13. Oktober wurde dem von iiberall
zugereisten Publikum das gesamte an-
schauliche Material gezeigt. Nicht nur
das materielle Inventar, das fiir die
Griindung einer Ehe wichtig sein soll,
wurde vorgestellt. Es kam sofort auch
die Frage nach dem Wert der Braut/
Frau ins Spiel. Und schon waren wir
beim Thema, das zunachst so harmlos
und eher ausgeputzt kokett anfing.
Ohne dass von vornherein eine Wer-
tung des immensen volkerkundlichen
Materials beabsichtigt wurde, begann
das materielle und gedankliche Gut
selbst zu reden, Urteile zu fallen und
anzuklagen. Und schon verschwamm
der “‘schonste Tag” im Leben einer
Frau zu einer mehrdeutigen gesell-

schaftspolitischen ~ Aussage. Nicht
uber den Mann/Brautigam wird ver-
handelt, nicht iiber beide neuen zu-
kiinftigen Partner, sondern nur iiber
die zu verheiratende Frau, deren
Wert je nachdem von ihrem Stand, ih-
ren Féhigkeiten und der Mitgift ab-
hiangt. Uber sie wird verfiigt, sie wird
gehandelt, versteigert und als Deko-
rationsobjekt  herausgeputzt. Der
schonste, glanzendste Tag bekommt
plotzlich Risse, wenn ihm der roman-
tisierende Schleier wegretuschiert
wird.

Wenn sich heute der Schleier
hebt

Natirlich hat sich heute bei uns die
Einstellung zum Heiraten gewandelt.
Wir Frauen erlernen Berufe, studie-
ren und viele von uns streben eine
Stellung in der Offentlichkeit an.
Aber das lange weisse Brautkleid aus
Spitzen und Till mit einem Schleier o




oder Blumen fiirs Haar hat noch lange
nicht ausgedient. Das Geschift mit
der romantischen Brautmode bliiht
weiter. Die scheinbar michtige, un-
nahbare Marchenprinzessin, als die
sich viele Braute fiir einen Tag ver-
kleiden, hat immer noch nicht an An-
ziehungskraft verloren. Die Fotogra-
fin Verena von Gagern arbeitet seit
mehreren Jahren an einem ‘Braut-
Stiick”, das aus Selbstportraits von ihr
als Braut besteht. Das weisse Kleid
mit seiner feierlichen Symbolik fiir
Leben und Sterben, fiir Taufe, Hoch-
zeit und Tod verfremdet sie, indem sie
die Braut in profane Situationen stellt
und Licht als formales Gestaltungs-
element einsetzt. Es entstehen Bilder
der Abhingigkeit, Verstrickung,
Trennung und Befreiung. Das fiir den
Alltag vollig ungeeignete Kleid gau-

kelt der echten Braut bloss vor, im
Mittelpunkt zu stehen. In Wirklich-
keit hebt es sie als eine Fremde aus ih-
rer Umgebung heraus. Es macht sie
unbeweglich und beschiitzenswert, al-
so all das, was nicht zu einer emanzi-
pierten Frau von heute passt. Ein
Neubeginn voller gestellter Klischees.
Die franzosische Kiinstlerin Niki de
St. Phalle formte in den sechziger
Jahren eine iiberdimensionierte Braut
als weisses Monument, das bei genau-
em Betrachten aus der Schonheitsko-
nigin ein Monstrum macht, iiber des-
sen Schoss kleine Spielzeugpiippchen
.,und Plastiktiere kriechen, wahrend
A :

die schmiickenden Rosen inzwischen
verwelkt sind. Aber so negativ muss
die Braut nicht immer betrachtet wer-
den. Hochzeit kann und soll ein Fest
voller Sinnlichkeit und Ausgelassen-
heit sein. Farben und gute Speisen,
Diifte und Tanze verschonern die Fei-
erlichkeit. Alles zugunsten des Publi-
kums und der Familienangehorigen.
Das weisse Brautkleid war urspriing-
lich nicht das Symbol von Reinheit
und “Unschuld”, wie es im Volks-
mund so oft angedeutet wird. Es hat
den Ursprung in der hofischen Braut-
Mode des 19. Jahrhunderts. Bis 1800
trug die europaische Braut meistens
bunte Landestrachten oder festliche
Kleider, die aus praktischen Griinden
oft aus dunklen Stoffen genidht waren,
um nach der Hochzeit umgenéht oder
bei anderen festlichen Anldssen ge-
tragen werden zu konnen.

Ach, die Liebe

Nur selten griindete sich eine Ehe
vom Beginn an auf gegenseitiger Lie-
be. Erstim 19. Jh. kam das Liebesge-
fiihl als Grundlage einer Ehe in Euro-
pa allgemein auf. Eine Heirat sollte
vor allem die rechtlichen Verhaltnisse
eines Paares ordnen und die Frau aus
der Vormundschaft des Vaters in die
des Ehemannes fiihren. Eine klare
Sozialversorgung der sonst als un-
miindig erklarten und finanziell ab-
hangigen Frau. Erst im 16. Jh. wurde
die kirchliche Trauung zur Norm, vor-
her kannte die Kirche noch keine be-
stimmte Rechtsform fiir die Heirat.
Es waren also meistens wirtschaftliche
Erwégungen, die ein Paar zusammen-
filhrten. Besonders bei den Bauemn
kam der Frau eine klare Aufgabentei-
lung zu. Sie war fiir den Haushalt zu-
standig, musste in der Landwirtschaft
helfen und die Erben gebaren, die
spater den Hof iibernahmen. Aber
auch fiir die Handwerksmeister war es
unerlasslich, verheiratet zu sein.
Schon die Zunftordnung schrieb es
meist vor, da somit immer fiir den
Haushalt und alle Dienstleistungen
innerhalb der Familie gesorgt wurde.
In der Regel heirateten Paare aus der
gleichen Gesellschaftsschicht, da so
die Frage nach Mitgift und Besitz
leichter und eindeutiger beantwortet
war.

Erst die Dichter der Romantik brach-
ten die Liebe als die Basis einer Ehe
ins Gesprach. Die franzosiche Revo-
lution bewegte mit ihren Freiheits-
idealen die Gemiiter. Im Zuge dieser

Bewegung wurde die Selbstidndigkeit
der Frau im Denken gefordert, was
sich auch in der Offentlichkeit, d.h. in
der Politik, Kunst und Wissenschaft
spiegeln sollte. Somit begann die Ver-
schiebung des fest vorgeschriebenen
Aufgabenbereichs einer Frau. Frauen
begannen, sich fiir eine Ausbildung
oder ein Studium zu interessieren.
Dabei stiessen sie auf heftigen Wider-
stand der Ménner, die sich plotzlich in
ihrer Doméne bedroht fiihlten. Als
Gegenargument betonten die Méanner
immer die gefihrdete Position der
Frau als Mutter. Von Vitern wurde
bei solclren Diskussionen nie gespro-
chen. Alles schon einmal da gewesen,
nur neue Schattierungen zeichnen
sich im heutigen Gesprach ab.




“Liebe ist beduinischer Abstam-
mung” sagt ein paldstinensisches
Sprichwort. Wir konnen nicht mit un-
serem Massstab Liebe, Partnerschaft
und Beziehungen anderer Kulturen
messen. Es gibe zu viele unterschied-
liche Anhaltspunkte, zu grosse reli-
giose und kulturelle Unterschiede, die
1n einem direkten Vergleich nicht un-
tereinander  ausgewogen werden
konnten.

Wenn daher von der beduinischen
Liebe gesprochen und ihre Romantik
gepriesen wird, soll es nur im Ver-
gleich zu sesshaften islamischen Ge-
sellschaften geschehen. Von diesem
Blickwinkel aus gesehen, ist die Stel-

::o.lung der Frau bei den Beduinen ho-

her, vor allem durch den unersetzli-
chen Anteil der Frau an der Wirt-
schaft. Wenn ausser Dromedaren
auch Schafe und Ziegen gehalten wer-
den, sorgt sie fiir die Tiere, verarbei-
tet die anfallenden Grundprodukte,
d.h. Milch zu Butter und Trocken-
milch, Haute zu ledernen Gebrauchs-
gegenstanden, Wolle zu Zeltdecken
und Kleidungsstiicken. Auch das Zelt
gehort zu ihrer Domane, sie ist fiir
den Auf- und Abbau verantwortlich.
Frauen halten sich zwar innerhalb des
Zeltes in einem abgetrennten Bereich
auf, wenn fremde mannliche Besu-
cher zu Gast sind, aber der gegenseiti-
ge Umgang der Geschlechter ist viel
weniger streng als im sesshaften Kul-
turkreis. Es gibt heimliche Rendez-

vous zwischen Jungen und Madchen,
die von den Eltern geduldet werden.
Alles muss aber im Verborgenen lau-
fen, nur Schwarmerei und platonische
Liebe sind erlaubt. Die ersten offent-
lichen Kontakte zwischen den Hei-
ratskandidaten werden von den Miit-
tern gekniipft, obwohl die islamische
Welt eigentlich streng patriarchalisch
aufgebaut ist. Das am meisten ver-
breitete Heiratsmuster im Vorderen
und Mittleren Orient ist die Heirat
zwischen Cousins und Kusinen. Da-
mit sollen die Verwandtschaftsbezie-

- hungen gestarkt werden und das Erb-

teil der Tochter, das ihr laut Koran
zusteht, bleibt in der Familie.

Bei den meisten Kulturen wird
Keuschheit der Frau bis zur Heirat als
die wichtigste Tugend gepriesen. So-
gar noch heute riskiert eine junge
Frau in christlich oder islamisch
strengglaubigen Gebieten verstossen
zu werden, da der patriarchalische
Anspruch auf den ausschliesslichen
Alleinbesitz des Mannes auf sein “Ei-
gentum Frau” durch Tradition verfe-
stigt ist. Anders sieht es in Kenia und
Tanzania bei den Massai aus. Obwohl
die Gesellschaft auch bei diesen halb-
nomadischen  Viehziichtern sehr

‘streng hierarchisch nach patriarchali-

schen Gesichtspunkten geordnet ist,
und Frauen eine vollig untergeordne-
te Stellung einnehmen, sind voreheli-
che sexuelle Beziehungen mit ver-
schiedenen  Partnern  erwiinscht.
8—10-jdhrige Madchen suchen sich
unter den beschnittenen, unverheira-
teten jungen Ménnern einen Liebha-
ber aus. Nach der ersten Menstrua-
tion werden dann auch die Madchen
beschnitten. Kurz vorher vereinbaren
die mannlichen Mitglieder zweier Fa-
milien die Heirat zwischen einer noch
sehr jungen Frau und einem Mann,
der in der Regel viel élter ist, da er
erst nach dem Erreichen einer be-
stimmten Rangordnung heiraten darf.
Mit Liebe hat das Ritual wenig zu tun.
Ratenweise wird ein Brautpreis be-
zahlt, der gewohnlich vier Rinder und
ein Schaf betragt. Aus der Haut des
Schafs naht die Mutter der Braut ei-
nen ledernen Brautrock. Nach der
Heirat wird wieder kein besonderer
Wert auf korperliche Treue gelegt.
Obwohl die Solidaritat unter Frauen
gross ist, wird die Braut nach dem

Einzug in das Gehoft ihres Mannes o




mit rituellen Beschimpfungen emp-
fangen, bis sie in Trinen ausbricht.
Damit soll die Rangordnung der ein-
zelnen Frauen demonstriert werden.

Uber die indische Ehe hort man in
den letzten Jahren mehr Horrorge-
schichten, als die gangige Vorstellung
von Liebe in Verbindung mit einem
beginnenden gemeinsamen Leben er-
laubt. Im Friihling dieses Jahres be-
richtete die Frankfurter Allgemeine
folgendes: “In Indien sind im vergan-
genen Jahr 556 Ehefrauen wegen zu
geringer Mitgift von den Verwandten
ihrer Eheménner ermordet worden.
Die Staatssekretarin im Innenministe-
rium... sagte im Parlament, 1983 sei-
en 444 und 1982 insgesamt 389 Frau-
en getotet worden, obwohl die Regie-
rung die Zahlung von Mitgift verbo-
ten und strenge Massnahmen der Po-
lizei gegen diese Praktiken verfiigt ha-
be... Indische Zeitungen berichten,
die Leiche der Frau werde oft von der
Familie des Mannes verbrannt oder
vergraben, um das Verbrechen zu
vertuschen.” Obwohl also 1965 von
der Regierung die Mitgiftzahlungen
verboten wurden, erwartet weiterhin
die Familie des Brautigams, vom
Brautvater mit aufwendigen Ge-
schenken iiberhauft zu werden. Uber-
haupt dreht sich das brahmanische
Hochzeitsritual mit seinem Prunk viel
starker um den Mann als um die Frau.
Die kulturelle und gesellschaftliche
Vorherrschaft des Mannes soll damit
im Gegensatz zur existentiellen Min-
derwertigkeit der Frau stehen. Die
unmenschlichste Vereinbarung, die
von der hinduistischen Religion ins
Leben gerufen wurde, ist die Unauf-
loslichkeit der Ehe, die nach hindu-
istischer Logik die Witwenverbren-
nung zwingend macht. Schon Mahat-
ma Gandhi betonte: “Wenn ich eine
Frau ware, ich wiirde mich erheben
im Widerstand.” Die Witwenverbren-
nung existiert offiziell nicht mehr,
aber andere Formen der massiven
Diskriminierung der Frau haben zu-
genommen. Dagegen kampft in In-
dien eine der aktivsten Frauenbewe-
gungen der Gegenwart.

Wir sprechen heute meistens von der
Ehe als einer Bindung. Im wortlichen
Sinne wird dieses Idiom rituell bei

|

» .

2 '..manchen Ehezeremonien der Welt
» L]

»

»

dargestellt. Besonders anschaulich
wirkt diese “Bindung” im hinduisti-
schen Hochzeitsritus, wobei der Prie-
ster das sitzende Paar mit einer
Baumwollschnur an den Schultern
umwickelt, und anschliessend werden
die Enden der Schleier von Braut und
Brautigam miteinander verkniipft.
Der Brautigam muss sich durch Her-
aufbeschworung verschiedener Sym-
bole des Gliicks und der Fruchtbar-

keit von dieser bildlichen Bindung
loslosen. Erst danach sieht er seine
Braut zum ersten Mal. Die junge Frau
tragt anschliessend sinnlastig noch
einige Tage alleine die Schnur um den
Hals gebunden. Nach weiteren rituel-
len Handlungen, die sich iiber Jahre
hinziehen koOnnen, erhoht sich die
Stellung der Frau innerhalb der Fami-
lie erst, nachdem sie den ersten Sohn
geboren hat.




) o 0 ve .
%° Ganz andere erwédhnenswerte Liebes-

praktiken sind von den Eskimokultu-
ren der Arktis bekannt. Ehen wurden
frither immer von den Eltern arran-
giert, meistens noch im Kindesalter
.der Brautleute. Damit sollte die hdu-
fige Mddchentotung verhindert wer-
den, die als Massnahme gegen Uber-
bevolkerung erklart wurde. Ménner
iibernahmen den grossten Teil des
Nahrungserwerbs, und Frauen mus-
sten auf die warmere Jahreszeit war-
ten und das Iglu bzw. Zelt samt Kin-
dern hiiten. Schon deswegen galten
sie als weniger produktiv. Eine Heirat
erfolgte ohne Zeremonie, mit dem
Wohnungswechsel der Frau. Erst ein
gemeinsames Kind galt als bindend.
Polygynie (Ehe mit mehreren Frauen)
war nichts ungewohnliches, jedoch
fiilhrte der durch Madchentotung be-
dingte Mangel an Frauen auch zu
Ehen einer Frau mit mehreren Man-
nern (Polyandrie).
Interessant ist auch der rituelle und
normale Gattenaustausch. Einerseits
konnte er religiose Hintergriinde ha-
ben, als Abschluss einer Séance des
Schamanen ohne irgendwelche weite-
re Verpflichtung. Der normale Gat-
fand meist unter guten
Freunden und Handelspartnern statt,
in der Regel aus verschiedenen prak-
tischen Uberlegungen, weniger aus
sexueller Motivation. All diese Prak-

tiken waren und sind meistens eine
Angelegenheit des Mannes, die Ent-
scheidungen gehen von ihm aus. Die
Frau wird meistens fiir seine Interes-

L]
’% Sen benutzt.
L)

Die Papua-Stimme in Neuguinea
ordnen alles, was mit der Liebe im
weitesten Sinne in Verbindung steht
dem Bereich der Frau zu. Da die
Frauen als minderwertige Wesen an-
gesehen werden, wiére es fiir einen
Jatmul in Papua-Neuguinea eine
Schande, offentlich seine Liebe zu ei-
nem Madchen zuzugeben. Deshalb
bleibt er in Sachen Liebe ein Objekt.
Er darf nicht aktiv werben, sondern es
gebuhrt ihm hochstens, auf die Wir-
kung eines Liebeszaubers zu hoffen.
Die Frau tut hingegen sehr eindeutig
durch ihre Umsiedlung ins Haus des
Mannes ihre Liebe kund und muss an-
schliessend geheiratet werden, wozu
das Aushandeln des Brautpreises und
der Mitgift gehort.

Frauen- und Pferdeschmuck als
Imponiergehabe des Mannes —
Schmuck als Uberlebensstrate-
gie

Obwohl wir jetzt ins letzte Jahrhun-
dert und bis zu den nomadisierenden
Turkmenen springen, sollen einige
grundsitzliche Gedanken zum Thema
Schmuck geédussert werden. Ahnlich
wie frither in Europa, haben auch in
Turkmenien die Frauen durch ihren
Kopfputz ihre soziale Stellung inner-
halb der Gemeinschaft gezeigt. Klei-
nen Madchen werden bis zur Pubertat
die Haare geschoren. Spiter lassen
die Midchen die Haare wachsen und
tragen eine Miitze in bestimmter
Form mit Silberschmuck. Federn dar-
in zeigen, dass das Madchen noch
nicht verlobt ist. Erst eine besondere
Kopfbedeckung deutet an, dass die
Frau “unter der Haube” ist.

Noch eine andere Funktion erfiillte
der Silberschmuck der Frauen. Die
Minner versuchten sich gegenseitig
zu tbertrumpfen, indem sie fir ihre
Frauen und Pferde Silberschmuck
kauften. Eine dauerhafte Anlage ei-
nerseits und der Ausdruck der tagtag-
lichen Rivalitit, auf der das eigentli-
che Miteinanderleben der Turkmenen
angelegt war. Damit bekommt der
Schmuck nicht nur eine Verschone-
rungs- oder soziale Ordnungsfunk-
tion, sondern einen aggressiven Cha-
rakter. Trotz dieser Eigenschaften
war der Schmuck keine Privatangele-
genheit, sondern wurde immer auf das
Leben in der Gemeinschaft bezogen.
Alten Berichten zufolge hat es in
Turkmenien oft Frauen gehabt, die
“in Lumpen gehiillt, nur einen Klei-
nen Sack Weizen besitzen, um die Be-
diirfnisse ihrer Familie zu befriedigen,

o
nichts haben, womit sie sich nachts °

zudecken konnten, aber beladen sind
mit Schmuckstiicken, von denen sie
sich nicht einmal zum Schlafen tren-
nen und die sie nur in dusserster Not
verpfinden, wenn ihr Mann sie dazu
zwingt.” Da es sich dabei um Noma-
den handelte, hatte das Anlegen des
Reichtums in Schmuck auch noch den
Sinn der leichten Beweglichkeit.

Heutzutage wird der teuere Kopf-
schmuck nur noch bei Hochzeiten und
an Festtagen getragen.

Und die Braut? Da sie fiir ihre Fami-
lie eine Arbeitskraft bedeutete, mus-
ste bei der Verheiratung fiir sie ein
Brautpreis bezahlt werden. In den
meisten aussereuropaischen Kulturen
wurden fiir die junge Frau, die eine
Lebensgemeinschaft verliess und so-
mit ein leerer Arbeitsplatz zuriick-
blieb, ein Brautpreis bezahlt. Somit
wird auch heute noch die Familie des
Maidchens fiir ihren Verlust entscha-
digt. In den meisten Kulturen, in de-
nen Ehen arrangiert werden und ein
Ausdruck von politischer und wirt-
schaftlicher Vernunft sind, wird ein
solcher Brautpreis vereinbart.

Am Beispiel einer Heirat in Nord-
Afghanistan konnen wir sogar eine
andere Variante beobachten. Falls
der junge Mann nicht gentigend finan-
zielle Mittel aufbringen kann, tritt er
in den Dienst eines Vaters mit mehre-
ren Tochtern und kann sich so durch
Jahre der Arbeit eine Frau abverdie-
nen. Dieses Beispiel bildet einen Aus-
nahmefall der Brautpreiszahlung,

auch dadurch schon, da der Schwie- ;e




gersohn zunachst in der Stellung eines
Dienstboten in die Familie der Braut
eintritt, und somit die junge Frau
nicht von ihrer Familie wegfiihrt.
Fiir viele Volker ist es also unver-
standlich, dass beispielsweise in den
europaischen Kulturen die Braut eine
Mitgift in die Ehe bringt, ohne einen
Gegenwert in Form des Brautpreises
dafiir zu erhalten. Manche Araber sa-
gen, dass sich europdische Frauen
Manner kaufen. Erst, wenn die Euro-
paer zugdben, dass Mitgift eine Form
des Brautigamkaufs ist, konnten Ara-
ber (in diesem Falle Beduinen, was
vom Arabischen “badu” = Waiisten-
bewohner kommt) einverstanden
sein, im Geben eines Brautpreises
Brautkauf zu sehen.

Finige Indianergruppen Amazoniens
(Siidamerika) kennen statt des Braut-
preises den Schwesterntausch. Somit
miissen aber wieder im Falle einer
Scheidung zwei Familien beteiligt
sein, da Riicktausch erforderlich ist.
Die Heirat wird ohne Zeremonie ge-
schlossen. Der heiratswillige Mann
sucht sich eine Frau aus und besucht
dann zusammen mit seinem Vater
oder einem mannlichen Verwandten
wiederum den Vater des Madchens.
Alles wird unter den Ménnern verein-
bart, iiber Frauen wird nur verfiigt.
Einem Mann ist die Heirat mit meh-
reren Frauen erlaubt, aber es wird sel-
ten praktiziert.

Weibliche “Makel” von Min-
nern geziichtet

“In der Schopfungslegende der Yeba-
masa (Indianergruppe Amazoniens)
wurde die Welt von einer Frau er-
schaffen. In ihrem Besitz waren sa-
krale Holzblasinstrumente, die nur
von Frauen gespielt werden durften.
Manner mussten die heutigen Arbei-
ten von Frauen verrichten. Die Holz-
blasinstrumente, die als Symbol der
Schopfungsmacht galten, gelangten
durch eine List in die Hande der Mén-
ner. Die Weltschopferin versuchte
hierbei vergeblich, das Instrument
zwischen ihren Beinen zu verstecken.

Als die Maianner ihr das Instrument:

entrissen, entstand die Menstruation
der Frau. Die Weltschopferin wurde
nach dem Verlust des Symbols der
Schopfungsmacht zur gewohnlichen
Frau und die Manner erlangten die
Vorherrschaft. Das Holzblasinstru-
ment wird seitdem als Symbol fiir das
weibliche Geschlechtsorgan angese-

Noch 1983 verlautete es aus einer of-
fiziellen chinesischen Wochenzeit-
schrift, dass dem bis 1950 legitim
praktizierten Maidchenmord durch
Ertranken des Babys im Brunnen
endgiiltig ein Ende gesetzt werden
miisste. 1980 wurde zu diesem Thema
sogar ein Gesetz erlassen, das besagt,
‘““das Ertranken und jede andere Art
des Totens sowie jede ernstere Miss-
handlung von Kleinkindern” werde
strafrechtlich verfolgt. Diese Situation
entstand aus der gesellschaftlichen
Tradition, nach der ein Madchen hei-
ratet und das Elternhaus verlasst,
(was als “weggeschiittetes Wasser”
gilt), und der Sohn bleibt als Alters-
vorsorge bei den Eltern. Es denken
immer noch einige, dass es ein totes
Madchen besser hat als ein lebendi-
ges, trotz der seit 1931 proklamierten
rechtlichen Gleichstellung der Frau,
und trotz des Ergidnzungsprinzips vom
weiblichen Yin und méannlichen Yang,
auf dem die alte chinesische Philoso-
phie beruht.

Die Frau auf dem Schachbrett
der Verwandtschaftsstrukturen

Bei uns kommt der Verwandtschaft
heute nicht mehr so viel Bedeutung zu
wie in anderen Gesellschaften. Ein
Grund dafiir sind wahrscheinlich die
offentlichen Institutionen wie Kinder-
garten, Altersheime, Erziehungs- und
Beratungsstellen... In Gesellschaften,
in denen die soziale Infrastruktur an-
ders funktioniert, spielt auch das Hei-
raten eine besondere Rolle. Es geht
dabei nicht um die Verbindung zweier
Individuen, sondern um zwei Ver-
wandtschaftsgruppen. Mehr als 80%
aller Gesellschaften sind patrilinear
aufgebaut, was besagt, dass ein Indivi-
duum einer Herkunftsfamilie ange-
hort, deren Mitglieder durch aufein-
anderfolgende Generationen von

Maiénnern miteinander verbunden
sind. Konsequenzen zeigen sich in der
Erbschaftsregelung, auch die Woh-
nung wird meist vom Mann bestimmt.
Matrilineare Kulturen (nicht zu ver-
wechseln mit dem Matriarchat) gibt es
vereinzelt z.'T. immer noch, z.B. in
West-Sumatra (Indonesien). Matrili-
near bedeutet lediglich, dass die Zu-
gehorigkeit zu einer Verwandtschafts- -
gruppe uber die miitterliche Linie be-
stimmt wird. Eine wichtige Position
nimmt dabei der élteste Bruder der
Mutter ein. “‘Da die politische Macht
und Autoritdt nach wie vor bei den
Mainnern liegt, ist die Entscheidungs-
gewalt der Mutter relativ einge-
schrankt. Thr Ehemann jedoch, das
heisst der biologische Vater der Kin-
der, spielt innerhalb der Familie
ebenfalls eine relativ untergeordnete
Rolle, da er selbst Angehoriger einer
anderen... Verwandtschaftsgruppe ist.
Es ergeben sich doch einige Vorteile
fiir die Frau in der matrilinearen Ge-
sellschaftsordnung. Eine Scheidung
ist beispielsweise viel weniger proble-
matisch, da die Abhingigkeit der
Frau von der Verwandtschaftsgruppe
des Ehemannes kleiner ist. Der Riick-
halt ihrer Herkunftsfamilie gibt ihr
auch materielle Sicherheiten.

Ich wollte nicht nur die Sitten ver-
schiedener Volker nebeneinander
stellen. Eher die Verkniipfungen, die
Gleichheit der Brauche, die in man-
nigfaltigen Varianten auftreten, sind
wichtig fiir die Aussage. Auch &dusser-
liche Unterschiede haben oft im Be-

_ reich des Religiosen, Gesellschaftli-

chen oder Wirtschaftlichen den selben
Ursprung. Der Akt des Heiratens
kommt sehr oft einem Tausch von
Giitern und Arbeitskriften gleich, mit
dem Hintergedanken, die Familie
weiterleben, d.h. Kinder entstehen zu
lassen. Die Ehe ist in den meisten
Kulturen ein Geschift. Die Braut
wird gehandelt, sie ist fiir die Familie/
Sippe ein Objekt. Nach Liebe wird in
den seltensten Fallen gefragt. Welche
Moglichkeiten danach die verheirate-
te Frau aus ihrem neuen Status zieht
bzw. ziehen kann, gehort zu einem
anderen Kapitel, an dem auch wir
hart werden arbeiten miissen. Enthiil-
lungen und objektiv vergleichende
Studien gehoren zur wichtigen geisti-
gen Vorarbeit. Ausstellungen dieser
Art sollten ein Anreiz sein fiir das Er-
arbeiten weiterer sozio-kultureller
Themen, bei denen die Frau in einer
ihr zugewiesenen Rolle im Mittel-
punkt steht. .




	Die verkaufte Braut stellt sich zur Schau : der schönste Tag im Leben

