
Zeitschrift: Emanzipation : feministische Zeitschrift für kritische Frauen

Herausgeber: Emanzipation

Band: 11 (1985)

Heft: 10

Artikel: Die verkaufte Braut stellt sich zur Schau : der schönste Tag im Leben

Autor: Räber-Schneider, Katka

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-360383

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-360383
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


• • • • •
Die verkaufte Braut stellt sich zur Schau

Der schönste Tag im Leben

Viele bezeichnen den Tag, an dem
geheiratet wird, als den schönsten Tag
im Leben. Heisst das, dass es
anschliessend nur noch bergab gehen
soll? Ein Tag, der nichts mit der täglichen

Realität zu tun hat, eine
märchenhafte Illusion fürs neugierige
Publikum, eine Wertgegenstandshow?
All das trifft zu. Und doch — in den
meisten Kulturen wird der Braut eine
Rolle zugeordnet, die den Grundstein
zu ihrem Verhalten auch als verheiratete

Ehefrau legen soll. Diese Rollenteilung

hält sich überall gerne an die
Tradition, ohne die Frage nach den
Bedürfnissen der Frau zu stellen.

von Katka Räber-Schneider

Nachträglich zur Kölner Ausstellung des

Rautenstrauch-Joest-Museums für Völkerkunde

in der Josef-Haubrich-Kunsthalle —
"Die Braut" — Geliebt-verkauft-getauscht-
geraubt. Zur Rolle der Frau im Kulturver-
gleich. Anregungen und Zitate sind dem

)•*• Führer zur Ausstellung entnommen.
• • •» • • •»v.v.
•»•*•••• • • • • *•••••••

Zwei Ethnologinnen, Gisela Völger
und Karin von Welck, haben zusammen

mit einigen wissenschaftlichen
Mitarbeiterinnen die Rolle der Braut
quer durch die unterschiedlichsten
Kulturen und Zeiten bis zur Gegenwart

beobachtet und verglichen. Bis
13. Oktober wurde dem von überall
zugereisten Publikum das gesamte
anschauliche Material gezeigt. Nicht nur
das materielle Inventar, das für die
Gründung einer Ehe wichtig sein soll,
wurde vorgestellt. Es kam sofort auch
die Frage nach dem Wert der Braut/
Frau ins Spiel. Und schon wären wir
beim Thema, das zunächst so harmlos
und eher ausgeputzt kokett anfing.
Ohne dass von vornherein eine Wertung

des immensen völkerkundlichen
Materials beabsichtigt wurde, begann
das materielle und gedankliche Gut
selbst zu reden, Urteile zu fällen und
anzuklagen. Und schon verschwamm
der "schönste Tag" im Leben einer
Frau zu einer mehrdeutigen gesell¬

schaftspolitischen Aussage. Nicht
über den Mann/Bräutigam wird
verhandelt, nicht über beide neuen
zukünftigen Partner, sondern nur über
die zu verheiratende Frau, deren
Wert je nachdem von ihrem Stand,
ihren Fähigkeiten und der Mitgift
abhängt. Über sie wird verfügt, sie wird
gehandelt, versteigert und als
Dekorationsobjekt herausgeputzt. Der
schönste, glänzendste Tag bekommt
plötzlich Risse, wenn ihm der
romantisierende Schleier wegretuschiert
wird.

Wenn sich heute der Schleier
hebt

Natürlich hat sich heute bei uns die
Einstellung zum Heiraten gewandelt.
Wir Frauen erlernen Berufe, studieren

und viele von uns streben eine
Stellung in der Öffentlichkeit an.
Aber das lange weisse Brautkleid aus
Spitzen und Tüll mit einem Schleier



oder Blumen fürs Haar hat noch lange
nicht ausgedient. Das Geschäft mit
der romantischen Brautmode blüht
weiter. Die scheinbar mächtige,
unnahbare Märchenprinzessin, als die
sich viele Bräute für einen Tag
verkleiden, hat immer noch nicht an
Anziehungskraft verloren. Die Fotografin

Verena von Gagem arbeitet seit
mehreren Jahren an einem "Braut-
Stück", das aus Selbstportraits von ihr
als Braut besteht. Das weisse Kleid
mit seiner feierlichen Symbolik für
Leben und Sterben, für Taufe, Hochzeit

und Tod verfremdet sie, indem sie
die Braut in profane Situationen stellt
und Licht als formales Gestaltungselement

einsetzt. Es entstehen Bilder
der Abhängigkeit, Verstrickung,
Trennung und Befreiung. Das für den
Alltag völlig ungeeignete Kleid gau¬

kelt der echten Braut bloss vor, im
Mittelpunkt zu stehen. In Wirklichkeit

hebt es sie als eine Fremde aus
ihrer Umgebung heraus. Es macht sie
unbeweglich und beschützenswert, also

all das, was nicht zu einer emanzipierten

Frau von heute passt. Ein
Neubeginn voller gestellter Klischees.
Die französische Künstlerin Niki de
St. Phalle formte in den sechziger
Jahren eine überdimensionierte Braut
als weisses Monument, das bei genauem

Betrachten aus der Schönheitskönigin
ein Monstrum macht, über dessen

Schoss kleine Spielzeugpüppchen
.und Plastiktiere kriechen, während

Seite 4

die schmückenden Rosen inzwischen
verwelkt sind. Aber so negativ muss
die Braut nicht immer betrachtet werden.

Hochzeit kann und soü ein Fest
voller Sinnlichkeit und Ausgelassenheit

sein. Farben und gute Speisen,
Düfte und Tänze verschönern die
Feierlichkeit. Alles zugunsten des Publikums

und der Familienangehörigen.
Das weisse Brautkleid war ursprünglich

nicht das Symbol von Reinheit
und "Unschuld", wie es im Volksmund

so oft angedeutet wird. Es hat
den Ursprung in der höfischen Braut-
Mode des 19. Jahrhunderts. Bis 1800
trug die europäische Braut meistens
bunte Landestrachten oder festliche
Kleider, die aus praktischen Gründen
oft aus dunklen Stoffen genäht waren,
um nach der Hochzeit umgenäht oder
bei anderen festlichen Anlässen
getragen werden zu können.

Ach, die Liebe

Nur selten gründete sich eine Ehe
vom Beginn an auf gegenseitiger Liebe.

Erst im 19. Jh. kam das Liebesge-
fühl als Grundlage einer Ehe in Europa

allgemein auf. Eine Heirat sollte
vor allem die rechtlichen Verhältnisse
eines Paares ordnen und die Frau aus
der Vormundschaft des Vaters in die
des Ehemannes führen. Eine klare
Sozialversorgung der sonst als
unmündig erklärten und finanziell
abhängigen Frau. Erst im 16. Jh. wurde
die kirchliche Trauung zur Norm, vorher

kannte die Kirche noch keine
bestimmte Rechtsform für die Heirat.
Es waren also meistens wirtschaftliche
Erwägungen, die ein Paar zusammenführten.

Besonders bei den Bauern
kam der Frau eine klare Aufgabenteilung

zu. Sie war für den Haushalt
zuständig, musste in der Landwirtschaft
helfen und die Erben gebären, die
später den Hof übernahmen. Aber
auch für die Handwerksmeister war es

unerlässlich, verheiratet zu sein.
Schon die Zunftordnung schrieb es
meist vor, da somit immer für den
Haushalt und alle Dienstleistungen
innerhalb der Familie gesorgt wurde.
In der Regel heirateten Paare aus der
gleichen Gesellschaftsschicht, da so
die Frage nach Mitgift und Besitz
leichter und eindeutiger beantwortet
war.
Erst die Dichter der Romantik brachten

die Liebe als die Basis einer Ehe
ins Gespräch. Die französiche Revolution

bewegte mit ihren Freiheitsidealen

die Gemüter. Im Zuge dieser

Bewegung wurde die Selbständigkeit
der Frau im Denken gefordert, was
sich auch in der Öffentlichkeit, d.h. in
der Politik, Kunst und Wissenschaft
spiegeln sollte. Somit begann die
Verschiebung des fest vorgeschriebenen
Aufgabenbereichs einer Frau. Frauen
begannen, sich für eine Ausbildung
oder ein Studium zu interessieren.
Dabei stiessen sie auf heftigen Widerstand

der Männer, die sich plötzlich in
ihrer Domäne bedroht fühlten. Als
Gegenargument betonten die Männer
immer die gefährdete Position der
Frau als Mutter. Von Vätern wurde
bei solchen Diskussionen nie gesprochen.

Ahes schon einmal da gewesen,
nur neue Schattierungen zeichnen
sich im heutigen Gespräch ab.

• • • •



"Liebe ist beduinischer Abstammung"

sagt ein palästinensisches
Sprichwort. Wir können nicht mit
unserem Massstab Liebe, Partnerschaft
und Beziehungen anderer Kulturen
messen. Es gäbe zu viele unterschiedliche

Anhaltspunkte, zu grosse
religiöse und kulturelle Unterschiede, die
in einem direkten Vergleich nicht
untereinander ausgewogen werden
könnten.

Wenn daher von der beduinischen
Liebe gesprochen und ihre Romantik
gepriesen wird, soll es nur im
Vergleich zu sesshaften islamischen
Gesellschaften geschehen. Von diesem
Blickwinkel aus gesehen, ist die

Stellung der Frau bei den Beduinen hö¬

her, vor allem durch den unersetzlichen

Anteil der Frau an der
Wirtschaft. Wenn ausser Dromedaren
auch Schafe und Ziegen gehalten werden,

sorgt sie für die Tiere, verarbeitet
die anfallenden Grundprodukte,

d.h. Milch zu Butter und Trockenmilch,

Häute zu ledernen
Gebrauchsgegenständen, Wolle zu Zeltdecken
und Kleidungsstücken. Auch das Zelt
gehört zu ihrer Domäne, sie ist für
den Auf- und Abbau verantwortlich.
Frauen halten sich zwar innerhalb des
Zeltes in einem abgetrennten Bereich
auf, wenn fremde männliche Besucher

zu Gast sind, aber der gegenseitige
Umgang der Geschlechter ist viel

weniger streng als im sesshaften
Kulturkreis. Es gibt heimliche Rendez¬

vous zwischen Jungen und Mädchen,
die von den "Eltern geduldet werden.
Alles muss aber im Verborgenen
laufen, nur Schwärmerei und platonische
Liebe sind erlaubt. Die ersten öffentlichen

Kontakte zwischen den
Heiratskandidaten werden von den Müttern

geknüpft, obwohl die islamische
Welt eigentlich streng patriarchalisch
aufgebaut ist. Das am meisten
verbreitete Heiratsmuster im Vorderen
und Mittleren Orient ist die Heirat
zwischen Cousins und Kusinen. Damit

sollen die Verwandtschaftsbeziehungen

gestärkt werden und das Erbteil

der Tochter, das ihr laut Koran
zusteht, bleibt in der Familie.

Bei den meisten Kulturen wird
Keuschheit der Frau bis zur Heirat als
die wichtigste Tugend gepriesen. Sogar

noch heute riskiert eine junge
Frau in christlich oder islamisch
strenggläubigen Gebieten Verstössen
zu werden, da der patriarchalische
Anspruch auf den ausschliesslichen
Alleinbesitz des Mannes auf sein
"Eigentum Frau" durch Tradition verfestigt

ist. Anders sieht es in Kenia und
Tanzania bei den Massai aus. Obwohl
die Gesellschaft auch bei diesen
halbnomadischen Viehzüchtern sehr
streng hierarchisch nach patriarchalischen

Gesichtspunkten geordnet ist,
und Frauen eine völlig untergeordnete

Stellung einnehmen, sind voreheliche
sexuelle Beziehungen mit

verschiedenen Partnern erwünscht.
8—10-jährige Mädchen suchen sich
unter den beschnittenen, unverheirateten

jungen Männern einen Liebhaber

aus. Nach der ersten Menstruation
werden dann auch die Mädchen

beschnitten. Kurz vorher vereinbaren
die männlichen Mitglieder zweier
Familien die Heirat zwischen einer noch
sehr jungen Frau und einem Mann,
der in der Regel viel älter ist, da er
erst nach dem Erreichen einer
bestimmten Rangordnung heiraten darf.
Mit Liebe hat das Ritual wenig zu tun.
Ratenweise wird ein Brautpreis
bezahlt, der gewöhnlich vier Rinder und
ein Schaf beträgt. Aus der Haut des
Schafs näht die Mutter der Braut
einen ledernen Brautrock. Nach der
Heirat wird wieder kein besonderer
Wert auf körperliche Treue gelegt.
Obwohl die Solidarität unter Frauen
gross ist, wird die Braut nach dem
Einzug in das Gehöft ihres Mannes

Seite 5



mit rituellen Beschimpfungen
empfangen, bis sie in Tränen ausbricht.
Damit soll die Rangordnung der
einzelnen Frauen demonstriert werden.

Über die indische Ehe hört man in
den letzten Jahren mehr Horrorgeschichten,

als die gängige Vorstellung
von Liebe in Verbindung mit einem
beginnenden gemeinsamen Leben
erlaubt. Im Frühling dieses Jahres
berichtete die Frankfurter Allgemeine
folgendes: "In Indien sind im vergangenen

Jahr 556 Ehefrauen wegen zu
geringer Mitgift von den Verwandten
ihrer Ehemänner ermordet worden.
Die Staatssekretärin im Innenministerium...

sagte im Parlament, 1983 seien

444 und 1982 insgesamt 389 Frauen

getötet worden, obwohl die Regierung

die Zahlung von Mitgift verboten

und strenge Massnahmen der
Polizei gegen diese Praktiken verfügt
habe... Indische Zeitungen berichten,
die Leiche der Frau werde oft von der
Familie des Mannes verbrannt oder
vergraben, um das Verbrechen zu
vertuschen." Obwohl also 1965 von
der Regierung die Mitgiftzahlungen
verboten wurden, erwartet weiterhin
die Familie des Bräutigams, vom
Brautvater mit aufwendigen
Geschenken überhäuft zu werden. Überhaupt

dreht sich das brahmanische
Hochzeitsritual mit seinem Prunk viel
stärker um den Mann als um die Frau.
Die kulturelle und gesellschaftliche
Vorherrschaft des Mannes soll damit
im Gegensatz zur existentiellen
Minderwertigkeit der Frau stehen. Die
unmenschlichste Vereinbarung, die
von der hinduistischen Religion ins
Leben gerufen wurde, ist die
Unauflöslichkeit der Ehe, die nach hindu-
istischer Logik die Witwenverbrennung

zwingend macht. Schon Mahatma

Gandhi betonte: "Wenn ich eine
Frau wäre, ich würde mich erheben
im Widerstand." Die Witwenverbrennung

existiert offiziell nicht mehr,
aber andere Formen der massiven
Diskriminierung der Frau haben
zugenommen. Dagegen kämpft in
Indien eine der aktivsten Frauenbewegungen

der Gegenwart.

dargestellt. Besonders anschaulich
wirkt diese "Bindung" im hinduistischen

Hochzeitsritus, wobei der Priester

das sitzende Paar mit einer
Baumwollschnur an den Schultern
umwickelt, und anschliessend werden
die Enden der Schleier von Braut und
Bräutigam miteinander verknüpft.
Der Bräutigam muss sich durch
Heraufbeschwörung verschiedener Symbole

des Glücks und der Fruchtbar¬

keit von dieser bildlichen Bindung
loslösen. Erst danach sieht er seine
Braut zum ersten Mal. Die junge Frau
trägt anschliessend sinnlastig noch
einige Tage alleine die Schnur um den
Hals gebunden. Nach weiteren rituellen

Handlungen, die sich über Jahre
hinziehen können, erhöht sich die
Stellung der Frau innerhalb der Familie

erst, nachdem sie den ersten Sohn
geboren hat.

Wir sprechen heute meistens von der
Ehe als einer Bindung. Im wörtlichen
Sinne wird dieses Idiom rituell bei

.manchen Ehezeremonien der Welt

Seite 6



•*Ganz andere erwähnenswerte
Liebespraktiken sind von den Eskimokulturen

der Arktis bekannt. Ehen wurden
früher immer von den Eltern arrangiert,

meistens noch im Kindesalter
der Brautleute. Damit sollte die häufige

Mädchentötung verhindert werden,

die als Massnahme gegen
Überbevölkerung erklärt wurde. Männer
übernahmen den grössten Teil des

Nahrungserwerbs, und Frauen müssten

auf die wärmere Jahreszeit warten

und das Iglu bzw. Zelt samt
Kindern hüten. Schon deswegen galten
sie als weniger produktiv. Eine Heirat
erfolgte ohne Zeremonie, mit dem
Wohnungswechsel der Frau. Erst ein
gemeinsames Kind galt als bindend.
Polygynie (Ehe mit mehreren Frauen)
war nichts ungewöhnliches, jedoch
führte der durch Mädchentötung
bedingte Mangel an Frauen auch zu
Ehen einer Frau mit mehreren Männern

(Polyandrie).
Interessant ist auch der rituelle und
normale Gattenaustausch. Einerseits
konnte er religiöse Hintergründe
haben, als Abschluss einer Séance des
Schamanen ohne irgendwelche weitere

Verpflichtung. Der normale Gat-
fand meist unter guten

Freunden und Handelspartnern statt,
in der Regel aus verschiedenen
praktischen Überlegungen, weniger aus
sexueller Motivation. All diese Prak¬

tiken waren und sind meistens eine
Angelegenheit des Mannes, die
Entscheidungen gehen von ihm aus. Die
Frau wird meistens für seine Interessen

benutzt.

Die Papua-Stämme in Neuguinea
ordnen alles, was mit der Liebe im
weitesten Sinne in Verbindung steht
dem Bereich der Frau zu. Da die
Frauen als minderwertige Wesen
angesehen werden, wäre es für einen
Iatmul in Papua-Neuguinea eine
Schande, öffentlich seine Liebe zu
einem Mädchen zuzugeben. Deshalb
bleibt er in Sachen Liebe ein Objekt.
Er darf nicht aktiv werben, sondern es

gebührt ihm höchstens, auf die
Wirkung eines Liebeszaubers zu hoffen.
Die Frau tut hingegen sehr eindeutig
durch ihre Umsiedlung ins Haus des
Mannes ihre Liebe kund und muss
anschliessend geheiratet werden, wozu
das Aushandeln des Brautpreises und
der Mitgift gehört.

Frauen- und Pferdeschmuck als
Imponiergehabe des Mannes —
Schmuck als Überlebensstrategie

Obwohl wir jetzt ins letzte Jahrhundert

und bis zu den nomadisierenden
Turkmenen springen, sollen einige
grundsätzliche Gedanken zum Thema
Schmuck geäussert werden. Ähnlich
wie früher in Europa, haben auch in
Turkmenien die Frauen durch ihren
Kopfputz ihre soziale Stellung innerhalb

der Gemeinschaft gezeigt. Kleinen

Mädchen werden bis zur Pubertät
die Haare geschoren. Später lassen
die Mädchen die Haare wachsen und

tragen eine Mütze in bestimmter
Form mit Silberschmuck. Federn darin

zeigen, dass das Mädchen noch
nicht verlobt ist. Erst eine besondere
Kopfbedeckung deutet an, dass die
Frau "unter der Haube" ist.
Noch eine andere Funktion erfüllte
der Silberschmuck der Frauen. Die
Männer versuchten sich gegenseitig
zu übertrumpfen, indem sie für ihre
Frauen und Pferde Silberschmuck
kauften. Eine dauerhafte Anlage
einerseits und der Ausdruck der tagtäglichen

Rivalität, auf der das eigentliche

Miteinanderleben der Turkmenen
angelegt war. Damit bekommt der
Schmuck nicht nur eine Verschöne-

rungs- oder soziale Ordnungsfunktion,

sondern einen aggressiven
Charakter. Trotz dieser Eigenschaften
war der Schmuck keine Privatangelegenheit,

sondern wurde immer auf das

Leben in der Gemeinschaft bezogen.
Alten Berichten zufolge hat es in
Turkmenien oft Frauen gehabt, die

"in Lumpen gehüllt, nur einen kleinen

Sack Weizen besitzen, um die
Bedürfnisse ihrer Familie zu befriedigen,

nichts haben, womit sie sich nachts
zudecken könnten, aber beladen sind
mit Schmuckstücken, von denen sie
sich nicht einmal zum Schlafen trennen

und die sie nur in äusserster Not
verpfänden, wenn ihr Mann sie dazu
zwingt." Da es sich dabei um Nomaden

handelte, hatte das Anlegen des
Reichtums in Schmuck auch noch den
Sinn der leichten Beweglichkeit.
Heutzutage wird der teuere
Kopfschmuck nur noch bei Hochzeiten und
an Festtagen getragen.

Und die Braut? Da sie für ihre Familie

eine Arbeitskraft bedeutete, musste

bei der Verheiratung für sie ein
Brautpreis bezahlt werden. In den
meisten aussereuropäischen Kulturen
wurden für die junge Frau, die eine
Lebensgemeinschaft verliess und
somit ein leerer Arbeitsplatz zurückblieb,

ein Brautpreis bezahlt. Somit
wird auch heute noch die Familie des
Mädchens für ihren Verlust entschädigt.

In den meisten Kulturen, in
denen Ehen arrangiert werden und ein
Ausdruck von politischer und
wirtschaftlicher Vernunft sind, wird ein
solcher Brautpreis vereinbart.
Am Beispiel einer Heirat in Nord-
Afghanistan können wir sogar eine
andere Variante beobachten. Falls
der junge Mann nicht genügend finanzielle

Mittel aufbringen kann, tritt er
in den Dienst eines Vaters mit mehreren

Töchtern und kann sich so durch
Jahre der Arbeit eine Frau abverdienen.

Dieses Beispiel bildet einen
Ausnahmefall der Brautpreiszahlung,
auch dadurch schon, da der Schwie-

Seite 7



gersohn zunächst in der Stehung eines
Dienstboten in die Famihe der Braut
eintritt, und somit die junge Frau
nicht von ihrer Famüie wegführt.
Für viele Völker ist es also
unverständlich, dass beispielsweise in den
europäischen Kulturen die Braut eine
Mitgift in die Ehe bringt, ohne einen
Gegenwert in Form des Brautpreises
dafür zu erhalten. Manche Araber
sagen, dass sich europäische Frauen
Männer kaufen. Erst, wenn die Europäer

zugäben, dass Mitgift eine Form
des Bräutigamkaufs ist, könnten Araber

(in diesem Falle Beduinen, was
vom Arabischen "badu"
Wüstenbewohner kommt) einverstanden
sein, im Geben eines Brautpreises
Brautkauf zu sehen.
Einige Indianergruppen Amazoniens
(Südamerika) kennen statt des
Brautpreises den Schwesterntausch. Somit
müssen aber wieder im Falle einer
Scheidung zwei Familien beteiligt
sein, da Rücktausch erforderlich ist.
Die Heirat wird ohne Zeremonie
geschlossen. Der heiratswillige Mann
sucht sich eine Frau aus und besucht
dann zusammen mit seinem Vater
oder einem männlichen Verwandten
wiederum den Vater des Mädchens.
Alles wird unter den Männern vereinbart,

über Frauen wird nur verfügt.
Einem Mann ist die Heirat mit
mehreren Frauen erlaubt, aber es wird selten

praktiziert.

Weibliche "Makel" von Männern

gezüchtet

"In der Schöpfungslegende der Yebâ-
masa (Indianergruppe Amazoniens)
wurde die Welt von einer Frau
erschaffen. In ihrem Besitz waren
sakrale Holzblasinstrumente, die nur
von Frauen gespielt werden durften.
Männer müssten die heutigen Arbeiten

von Frauen verrichten. Die
Holzblasinstrumente, die als Symbol der
Schöpfungsmacht galten, gelangten
durch eine List in die Hände der Männer.

Die Weltschöpferin versuchte
hierbei vergeblich, das Instrument
zwischen ihren Beinen zu verstecken.
Als die Männer ihr das Instrument
entrissen, entstand die Menstruation
der Frau. Die Weltschöpferin wurde
nach dem Verlust des Symbols der
Schöpfungsmacht zur gewöhnlichen
Frau und die Männer erlangten die
Vorherrschaft. Das Holzblasinstrument

wird seitdem als Symbol für das
weibliche Geschlechtsorgan angese-

¦# hen und nur noch von Männern ge-
spielt.

Noch 1983 verlautete es aus einer
offiziellen chinesischen Wochenzeitschrift,

dass dem bis 1950 legitim
praktizierten Mädchenmord durch
Ertränken des Babys im Brunnen
endgültig ein Ende gesetzt werden
müsste. 1980 wurde zu diesem Thema
sogar ein Gesetz erlassen, das besagt,
"das Ertränken und jede andere Art
des Tötens sowie jede ernstere
Misshandlung von Kleinkindern" werde
strafrechtlich verfolgt. Diese Situation
entstand aus der gesellschaftlichen
Tradition, nach der ein Mädchen
heiratet und das Elternhaus verlässt,
(was als "weggeschüttetes Wasser"
gilt), und der Sohn bleibt als
Altersvorsorge bei den Eltern. Es denken
immer noch einige, dass es ein totes
Mädchen besser hat als ein lebendiges,

trotz der seit 1931 proklamierten
rechtlichen Gleichstellung der Frau,
und trotz des Ergänzungsprinzips vom
weiblichen Yin und männhchen Yang,
auf dem die alte chinesische Philosophie

beruht.

Die Frau auf dem Schachbrett
der Verwandtschaftsstrukturen

Bei uns kommt der Verwandtschaft
heute nicht mehr so viel Bedeutung zu
wie in anderen Gesellschaften. Ein
Grund dafür sind wahrscheinlich die
öffentlichen Institutionen wie Kindergärten,

Altersheime, Erziehungs- und
Beratungsstellen... In Gesehschaften,
in denen die soziale Infrastruktur
anders funktioniert, spielt auch das
Heiraten eine besondere Rolle. Es geht
dabei nicht um die Verbindung zweier
Individuen, sondern um zwei
Verwandtschaftsgruppen. Mehr als 80%
aller Gesellschaften sind patrilinear
aufgebaut, was besagt, dass ein Individuum

einer Herkunftsfamilie angehört,

deren Mitglieder durch
aufeinanderfolgende Generationen von

Männern miteinander verbunden
sind. Konsequenzen zeigen sich in der
Erbschaftsregelung, auch die Wohnung

wird meist vom Mann bestimmt.
Matrilineare Kulturen (nicht zu
verwechseln mit dem Matriarchat) gibt es
vereinzelt z.T. immer noch, z.B. in
West-Sumatra (Indonesien). Matrilinear

bedeutet lediglich, dass die
Zugehörigkeit zu einer Verwandtschaftsgruppe

über die mütterliche Linie
bestimmt wird. Eine wichtige Position
nimmt dabei der älteste Bruder der
Mutter ein. "Da die politische Macht
und Autorität nach wie vor bei den
Männern hegt, ist die Entscheidungsgewalt

der Mutter relativ
eingeschränkt. Ihr Ehemann jedoch, das
heisst der biologische Vater der Kinder,

spielt innerhalb der Famihe
ebenfalls eine relativ untergeordnete
Rolle, da er selbst Angehöriger einer
anderen... Verwandtschaftsgruppe ist.
Es ergeben sich doch einige Vorteile
für die Frau in der matrilinearen
Gesellschaftsordnung. Eine Scheidung
ist beispielsweise viel weniger
problematisch, da die Abhängigkeit der
Frau von der Verwandtschaftsgruppe
des Ehemannes kleiner ist. Der Rückhalt

ihrer Herkunftsfamilie gibt ihr
auch materielle Sicherheiten.
Ich wollte nicht nur die Sitten
verschiedener Völker nebeneinander
stellen. Eher die Verknüpfungen, die
Gleichheit der Bräuche, die in
mannigfaltigen Varianten auftreten, sind
wichtig für die Aussage. Auch äusser-
liche Unterschiede haben oft im
Bereich des Religiösen, Gesellschaftlichen

oder Wirtschaftlichen den selben
Ursprung. Der Akt des Heiratens
kommt sehr oft einem Tausch von
Gütern und Arbeitskräften gleich, mit
dem Hintergedanken, die Familie
weiterleben, d.h. Kinder entstehen zu
lassen. Die Ehe ist in den meisten
Kulturen ein Geschäft. Die Braut
wird gehandelt, sie ist für die Familie/
Sippe ein Objekt. Nach Liebe wird in
den seltensten Fällen gefragt. Welche
Möglichkeiten danach die verheiratete

Frau aus ihrem neuen Status zieht
bzw. ziehen kann, gehört zu einem
anderen Kapitel, an dem auch wir
hart werden arbeiten müssen. Enthüllungen

und objektiv vergleichende
Studien gehören zur wichtigen geistigen

Vorarbeit. Ausstellungen dieser
Art sollten ein Anreiz sein für das
Erarbeiten weiterer sozio-kultureller
Themen, bei denen die Frau in einer
ihr zugewiesenen Rolle im Mittelpunkt

steht.

• • •• • • <

• • • •• • • • t

Seite 8


	Die verkaufte Braut stellt sich zur Schau : der schönste Tag im Leben

