Zeitschrift: Emanzipation : feministische Zeitschrift flr kritische Frauen

Herausgeber: Emanzipation

Band: 10 (1984)

Heft: 2

Artikel: In Sachen "Feministische Theologie" : wir sind mehr als Adam Rippe
Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-360080

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-360080
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

IN SACHEN “FEMINISTISCHE THEOLOGIE”

Wir sind mehr als Adams Rippe

Es scheint etwas Gefédhrliches im
Gange zu sein in den Kirchen. Diesen
Eindruck konnte man jedenfalls am
31. Januar dieses Jahres in der Sy-
node der evangelisch-reformierten Kir-
che des Kantons Ziirich bekommen.
Nicht feministische Theologie soll-
ten wir betreiben, sondem eine
“Theologie der Frauen” konnte man
sich allenfalls vorstellen. Worum ging
es? Ein Mann, Mitglied der Synode,
hatte den Kirchenrat nach dem Stel-
lenwert “‘feministischer Theologie”
befragt, und in seinem Votum zur Be-
griindung der Interpellation kam der
Satz vor, man miusse die Frauen “zu-
riickrufen’, bevor es zu spat sei. Der
Kirchenrat (die Exekutive der ref.
Landeskirche) distanzierte sich, eben-
so klar wie der Interpellant, von die-
sem Phanomen “‘feministische Theo-
logie”. Er wollte allenfalls eine
“Theologie der Frauen” gelten lassen,
d.h. einen Beitrag von Frauen an die
bestehende, von Méannern formulierte
Theologie, innerhalb eines gegebenen
Rahmens und Denksystems. Wie we-
nig das Problem von “den Frauen” in
der Synode wirklich verstanden wur-
de, zeigte die anschliessende Diskus-
sion, in der keine einzige Frau in der
Lage war, wirklich einen feministi-
schen Standpunkt zu vertreten. Die
Feministinnen sassen auf der Tribiine,
nicht als Mitglieder in der Synode.
Vielleicht ist das eine sehr typische Si-
tuation — nicht nur in der Kirche!

Aufstandische Frauen

Doch worum geht es eigentlich? Die
katholische Theologin Kathrarina J. M.
Halkes hat einmal geschrieben: “Fe-
ministinnen sind jene Frauen, die
nach ihrem Emanzipationsprozess
feststellen, dass sie an einen entschei-
denden Kreuzpunkt gelangt sind, weil
ihr Gefiihl des Unbehagens gegen-
iiber den bestehenden Strukturen

Seite lo

Von Marga Biihrig Prisidentin
des Weltkirchenrates

nach wie vor da ist...” “Auf ihrem
Weg der Bewusstwerdung machen
aufstdndisch gewordene Frauen Er-
fahrungen der Transzendenz, wenn
sie ihre Ketten zerbrechen, mit denen
sie sich gefesselt fiihlten. Dadurch tre-
ten sie in einen neuen Raum ein, wo
sie die Arme indie Luftwerfen,den Kopf
emporheben und ausrufen konnen: hier
b in ich, ich darf so sein, wie
ich bin.” (Halkes, Gott hat nicht nur
starke Sohne, Grundziige einer femi-
nistischen Theologie, Giitersloher Ta-
schenbiicher 1980).Der Ausdruck
“gufstindische Frauen” geféllt mir,
etwas zahmer konnte ich auch sagen:
Frauen, die unterwegs sind, Frauen,
die aufgebrochen sind aus den Zwan-
gen einer grundsatzlich patriarcha-
lisch geordneten Kirche und auch aus
einem rein von Ménnern bestimmten
Denken. Dieser Aufbruch erzeugt
Angst, nicht nur bei Mannem, son-
dern auch bei Frauen, die sich im Pa-
triarchat wohl und geborgen fiihlen
und die ihnen zugestandenen Rollen
gerne tibernehmen. In der Kirche ist
das heute immer noch die Rolle der
horenden, empfangenden, dienenden
Frau oder dann diejenige der “Part-
nerin”’, die — jedenfalls z.B. im Pfar-
ramt in der reformierten Kirche —
dieselben Rechte hat wie ein mannli-
cher Amtsinhaber, solange sie in den-
selben Talar schliipft wie die Manner,
um es bildlich zu sagen, und sich weit-
gehend anpasst. Frauen, die mehr und
anderes wollen, die sich z.B. eine an-
dere Kirche vorstellen konnten, die
andere Gotteserfahrungen haben und
die ihrer eigenen Geschichte auch in
der Kirche nachgehen und diese er-
zihlen wollen, werden ‘‘zuriickgeru-
fen” (s.oben). Wohin? In den Schoss,
nein in die erstarrte, versteinerte, pa-
triarchalische Struktur der Ménner-
kirche.

Eine amerikanische Feministin, keine

Theologin und wohl auch kirchlich
nicht sehr interessiert, Barbara Star-
rett, hat in ihrem Biichlein “Ich trau-
me weiblich” fiir das Patriarchat das

bose, sehr unchristliche Bild des
Vampirs gebraucht. Der Vampir
nahrt sich vom Blut anderer. Ich frage
mich, ob dieses Bild nicht in mancher
Hinsicht auch fiir die kirchlichen
Strukturen stimmt. Die Institution
lebt weitgehend davon, dass Frauen
immer noch kommen — Frauen geho-
ren in traditionellen Kirchen und Ge-
meinden immer noch zu den treuesten
Gottesdienstbesuchern. Sie ndhren
die Institution, ohne es zu wissen.
Wenn sie erwachen, sich auf einen
Weg — ihren Weg — machen, wird es
bedrohlich. Meiner personlicher Mei-
nung nach ist allerdings nicht die Sub-
stanz des Glaubens und des Evange-
liums gefdhrdet. Worum es mir geht,
mochte ich im folgenden etwas naher
beschreiben. Ich sage ganz bewusst
“ich”. Es gibt, zum Gliick, keine all-
gemein giiltige feministische Dogma-
tik. Hoffentlich wird es sie nie geben.
Ich konnte allerdings auch “wir” sa-
gen, denn feministische Theologie
lebt aus dem Gesprach unter Frauen,
es handelt sich um einen Lebenspro-
zess, um einen Weg oder um Wege
mit verschiedenen Stationen. Doch
nun zu den Erfahrungen, die mir
wichtig sind.

Erfahrungen

Die Erfahrung, die Catharina Halkes
in dem oben zitierten Text beschreibt:
““Ich darf so sein, wie ich bin” oder die
Elisabeth Moltmann einmal so um-
schrieben hat: “Ich bin gut — ich bin
ganz — ich bin schon” habe ich eli-
gentlich in der Kirche erst von Frauen
gehort. Vorher habe ich mir einreden
lassen, meine Ur-Siinde sei die Selbst-
iiberhebung, so sein zu wollen wie
Gott. Ich habe das iibernommen, ob-



schon es fiir mich nie stimmte. Ich
wollte eigentlich nie sein “‘wie Gott”,
ich wollte “‘ich selbst’”’ sein, und meine
eigenen religiosen, “spirituellen Er-
fahrungen kamen aus der Tiefe, hat-
ten zu tun mit “Quelle des Lebens”,
mit Ursprung und Warme, aber auch
— und das entsprach wohl dem bibli-
schen Gottesbild besser — mit Ange-
redet-werden, mit Wissen: hier
kannst du nicht ausweichen, hier bist
du gefragt, beansprucht, auf einen
Weg gestellt. Zwar kenne ich durch-
aus auch “Viter des Glaubens’ oder
eher Briider—z.B. Dietrich Bonhoeffer,
aber auch ihn am ehesten in der
ganzen Bejahung der Diesseitigkeit
trotz aller Bereitschaft zur Hingabe in
einem iuber ihn selber hinausweisen-
den Auftrag. Doch abgesehen von
ihm und anderen: es war ein letzten
Endes eigener, unkirchlicher Weg,
und es wurde immer mehr ein Weg
mit vielen Frauen. In der ‘““feministi-
schen Theologie” des letzten Jahr-
zehnts hat vieles fiir mich einen Na-
men bekommen, das ldngst da war,
ohne dass ich es hatte benennen kon-
nen. In der offiziellen Theologie hatte
es jedenfalls keinen Platz.

Frauen suchen ihre Geschichte
Viele Frauen werden sich besser des-

sen bewusst, dass wir entweder gar
nicht oder dann nur in verzerrten Bil-

dern in der Bibel und in der Kirchen-
geschichte vorkommen. Hier hat ein
ganz wesentlicher Zweig der Arbeit
feministischer Theologie angesetzt.
Frauen waren z.B. unter den ersten
Zeugen der Auferstehung von Jesus.
Schon damals glaubten ihnen die
Maénner, denen sie die Botschaft
brachten, nicht. Aber was noch
schlimmer ist: sie werden nirgends
unter den Aposteln erwihnt, sie kom-
men in christlichen Glaubensbekennt-
nissen nicht vor. Noch schlimmer ist
es der Eva gegangen. Sie wird einmal
als Mutter der Lebendigen bezeichnet
(1. Mose 3,20) aber in der Kirchenge-
schichte wurde sie “zum Tor der Siin-
de”, zur grossen Verfiihrerin, weil sie
es war, die als erste den Apfel der Er-
kenntnis pfliickte. Ich mochte den al-
ten Namen zurtick haben! Ich mochte
wissen, welche Rolle die Frauen spiel-
ten, die mit den Mannern zusammen
Jesus nachfolgten, die ihn wie Martha
und Maria in ihr Haus aufnahmen.
Und warum habe ich in der Kirche
zwar viel iiber das Glaubensbekennt-
nis des Petrus gehort (Matthéus
16,16), aber nichts dariiber, dass eine
Frau — Martha — fast wortlich das-
selbe Glaubensbekenntnis gespro-

chen hat (Johannes 11,27). Es muss
doch etwas Besonderes, etwas Un-
heimliches  — fiir die Manner Un-
heimliches — um die Frauen gewesen
sein. Sonst hatten sie doch nicht so

verschwinden konnen. Eine sichtbare
Rolle spielten sie in manchen Grup-
pierungen am Rande der Kirchen.
Aber sobald diese Gruppen einver-
leibt wurden, integriert in die offiziel-
le Kirche, verschwanden die Frauen.
Uber diese Zusammenhinge mdochte
ich mehr wissen — bis hin zum Wesen
und Schicksal der Muttergottin, die
vom Gott Israels und seinen Ménner-
Heeren besiegt wurden.

Gegen eine hierarchische Kirche

Es ist mir nicht mehr wohl in einer
Kirche, in der Manner immer noch al-
le leitenden Funktionen innehaben,
und die hierarchisch aufgebaut ist
auch dort, wo sie sich demokratisch
nennt. “Es braucht eine Ordnung in
der Kirche”, “es braucht fest gefiigte
Amter”, “‘es braucht Hirten”” — das
habe ich am Zwinglijubildum wieder
neu gehort. Ja gewiss, kein Organis-
mus kann leben ohne ““Organisation”,
und in der Kirche braucht es sicher
das Weitergeben der “guten Nach-
richt”’. Ebenso sicher aber bin ich,
dass Jesus keine wie immer geartete
Hierarchie wollte. Er selber lebte in
einer Gemeinschaft von Mannern und
Frauen, die unterwegs waren mit ihm
oder ihn aufnahmen, wo er hinkam,
und er selber war immer offen fiir die
Armen, die Kranken, die Ausgestos-
senen. Er grenzte sich und die Seinen
nicht nach gesellschaftlichen Normen
ab. Unsere heutigen Kirchen brau-.
chen Farbe, Leben, Phantasie, Zart-
lichkeit, Offenheit und Verbindlich-
keit. Sie brauchen Miitter, nicht nur
Viter, Schwestern, nicht nur Briider,
ein wirklich gelebtes Miteinander, das
allen Raum lasst zu sein und zwar
weltweit. Angelegt ist solches Mitein-
ander in der Bibel, aber ---- Wohin
geht der Weg?

Viele Frauen, die den Weg der femi-
nistischen Theologie unter die Fiisse
genommen haben, sind heute nicht
mehr in der Kirche—siehe die “perl-
mutterne Monchin”. Andere, wie ich
selber oder wie die beiden in diesem Ar-
tikel ztierten Theologinnen Catha-
rina Halkes und Elisabeth Moltmann,
vesuchen es weiterhin in der Kirche.
Warum? fiir mich ist so viel an befrei-
ender Kraft in der christlichen Bot-
schaft enthalten, oft verdeckt oder gar
verschiittet, aber auffindbar und wei-
terhin als Lebens- und Hoffnungs-
kraft da, dass ich darauf nicht verzich-
ten kann und will. Da sind Werte im
Spiel, die ich nirgendwo anders finde.
Das ist ein personliches Bekenntnis,
und ich verstehe es, wenn andere an-
dere Wege gehen. Allerdings hoffe
ich, dass nicht alle ‘“‘aufstandischen
Frauen” den Kirchen verloren gehen.
Das ware fir beide Teile ein Verlust.

:Seite 11



	In Sachen "Feministische Theologie" : wir sind mehr als Adam Rippe

