
Zeitschrift: Emanzipation : feministische Zeitschrift für kritische Frauen

Herausgeber: Emanzipation

Band: 10 (1984)

Heft: 2

Artikel: In Sachen "Feministische Theologie" : wir sind mehr als Adam Rippe

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-360080

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-360080
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


IN SACHEN "FEMINISTISCHE THEOLOGIE"

Wir sind mehr als Adams Rippe

Es scheint etwas Gefährliches im
Gange zu sein in den Kirchen. Diesen
Eindruck konnte man jedenfalls am
31. Januar dieses Jahres in der
Synode der evangelisch-reformierten Kirche

des Kantons Zürich bekommen.
Nicht feministische Theologie sollten

wir betreiben, sondern eine
"Theologie der Frauen" könnte man
sich allenfalls vorstellen. Worum ging
es? Ein Mann, Mitglied der Synode,
hatte den Kirchenrat nach dem
Stellenwert "feministischer Theologie"
befragt, und in seinem Votum zur
Begründung der Interpellation kam der
Satz vor, man müsse die Frauen
"zurückrufen", bevor es zu spät sei. Der
Kirchenrat (die Exekutive der ref.
Landeskirche) distanzierte sich, ebenso

klar wie der Interpellant, von
diesem Phänomen "feministische
Theologie". Er wollte allenfalls eine
"Theologie der Frauen" gelten lassen,
d.h. einen Beitrag von Frauen an die
bestehende, von Männern formulierte
Theologie, innerhalb eines gegebenen
Rahmens und Denksystems. Wie wenig

das Problem von "den Frauen" in
der Synode wirklich verstanden wurde,

zeigte die anschliessende Diskussion,

in der keine einzige Frau in der
Lage war, wirklich einen feministischen

Standpunkt zu vertreten. Die
Feministinnen sassen auf der Tribüne,
nicht als Mitglieder in der Synode.
Vielleicht ist das eine sehr typische
Situation — nicht nur in der Küche!

Aufständische Frauen
Doch worum geht es eigenthch? Die
katholische Theologin Kathrarina J.M.
Halkes hat einmal geschrieben:
"Feministinnen sind jene Frauen, die
nach ihrem Emanzipationsprozess
feststellen, dass sie an einen entscheidenden

Kreuzpunkt gelangt sind, weil
ihr Gefühl des Unbehagens gegenüber

den bestehenden Strukturen

Von Marga Bührig Präsidentin
des Weltkirchenrates

nach wie vor da ist..." "Auf ihrem
Weg der Bewusstwerdung machen
aufständisch gewordene Frauen
Erfahrungen der Transzendenz, wenn
sie ihre Ketten zerbrechen, mit denen
sie sich gefesselt fühlten. Dadurch treten

sie in einen neuen Raum ein, wo
sie dieArme in dieLuftwerfen, den Kopf
emporheben und ausrufen können: hier
b in ich, ich darf so sein, wie
ich bin." (Halkes, Gott hat nicht nur
starke Söhne, Grundzüge einer
feministischen Theologie, Gütersloher
Taschenbücher 1980).Der Ausdruck
"aufständische Frauen" gefällt mir,
etwas zahmer könnte ich auch sagen:
Frauen, die unterwegs sind, Frauen,
die aufgebrochen sind aus den Zwängen

einer grundsätzlich patriarchalisch

geordneten Kirche und auch aus
einem rein von Männern bestimmten
Denken. Dieser Aufbruch erzeugt
Angst, nicht nur bei Männern,
sondern auch bei Frauen, die sich im
Patriarchat wohl und geborgen fühlen
und die ihnen zugestandenen Rollen
gerne übernehmen. In der Küche ist
das heute immer noch die Rolle der
hörenden, empfangenden, dienenden
Frau oder dann diejenige der
"Partnerin", die — jedenfalls z.B. im Pfarramt

in der reformierten Kirche —
dieselben Rechte hat wie ein männlicher

Amtsinhaber, solange sie in
denselben Talar schlüpft wie die Männer,
um es bildlich zu sagen, und sich
weitgehend anpasst. Frauen, die mehr und
anderes wollen, die sich z.B. eine
andere Kirche vorstellen könnten, die
andere Gotteserfahmngen haben und
die ihrer eigenen Geschichte auch in
der Kirche nachgehen und diese
erzählen wollen, werden "zurückgerufen"

(s.oben). Wohin? In den Schoss,
nein in die erstarrte, versteinerte,
patriarchalische Struktur der Männerkirche.

Eine amerikanische Feministin, keine

Theologin und wohl auch kirchlich
nicht sehr interessiert, Barbara Star-
rett, hat in ihrem Büchlein "Ich träume

weibhch" für das Patriarchat das

böse, sehr unchristliche Bild des

Vampirs gebraucht. Der Vampir
nährt sich vom Blut anderer. Ich frage
mich, ob dieses Bild nicht in mancher
Hinsicht auch für die kirchlichen
Strukturen stimmt. Die Institution
lebt weitgehend davon, dass Frauen
immer noch kommen — Frauen gehören

in traditionellen Kirchen und
Gemeinden immer noch zu den treuesten
Gottesdienstbesuchern. Sie nähren
die Institution, ohne es zu wissen.
Wenn sie erwachen, sich auf einen
Weg — ihren Weg — machen, wird es

bedrohlich. Meiner persönlicher
Meinung nach ist allerdings nicht die
Substanz des Glaubens und des Evangeliums

gefährdet. Worum es mir geht,
möchte ich im folgenden etwas näher
beschreiben. Ich sage ganz bewusst
"ich". Es gibt, zum Glück, keine
allgemein gültige feministische Dogma-
tik. Hoffentlich wird es sie nie geben.
Ich könnte allerdings auch "wir"
sagen, denn feministische Theologie
lebt aus dem Gespräch unter Frauen,
es handelt sich um einen Lebenspro-
zess, um einen Weg oder um Wege
mit verschiedenen Stationen. Doch
nun zu den Erfahrungen, die mir
wichtig sind.

Erfahrungen

Die Erfahrung, die Catharina Halkes
in dem oben zitierten Text beschreibt:
"Ich darf so sein, wie ich bin" oder die
Elisabeth Moltmann einmal so
umschrieben hat: "Ich bin gut — ich bin

ganz — ich bin schön" habe ich
eigentlich in der Kirche erst von Frauen
gehört. Vorher habe ich mir einreden
lassen, meine Ur-Sünde sei die
Selbstüberhebung, so sein zu wollen wie
Gott. Ich habe das übernommen, ob-

Seite lo



schon es für mich nie stimmte. Ich
wollte eigentlich nie sein "wie Gott",
ich wollte "ich selbst" sein, und meine
eigenen religiösen, "spirituellen
Erfahrungen kamen aus der Tiefe, hatten

zu tun mit "Quelle des Lebens",
mit Ursprung und Wärme, aber auch
— und das entsprach wohl dem
biblischen Gottesbild besser — mit Ange-
redet-werden, mit Wissen: hier
kannst du nicht ausweichen, hier bist
du gefragt, beansprucht, auf einen
Weg gestellt. Zwar kenne ich durchaus

auch "Väter des Glaubens" oder
eherBrüder—z.B. Dietrich Bonhoeffer,
aber auch ihn am ehesten in der

ganzen Bejahung der Diesseitigkeit
trotz aller Bereitschaft zur Hingabe in
einem über ihn selber hinausweisenden

Auftrag. Doch abgesehen von
ihm und anderen: es war ein letzten
Endes eigener, unkirchlicher Weg,
und es wurde immer mehr ein Weg
mit vielen Frauen. In der "feministischen

Theologie" des letzten
Jahrzehnts hat vieles für mich einen
Namen bekommen, das längst da war,
ohne dass ich es hätte benennen können.

In der offiziellen Theologie hatte
es jedenfalls keinen Platz.

Frauen suchen ihre Geschichte

Viele Frauen werden sich besser dessen

bewusst, dass wir entweder gar
nicht oder dann nur in verzerrten Bil¬

dern in der Bibel und in der
Kirchengeschichte vorkommen. Hier hat ein
ganz wesentlicher Zweig der Arbeit
feministischer Theologie angesetzt.
Frauen waren z.B. unter den ersten
Zeugen der Auferstehung von Jesus.
Schon damals glaubten ihnen die
Männer, denen sie die Botschaft
brachten, nicht. Aber was noch
schlimmer ist: sie werden nirgends
unter den Aposteln erwähnt, sie kommen

in christlichen Glaubensbekenntnissen

nicht vor. Noch schlimmer ist
es der Eva gegangen. Sie wird einmal
als Mutter der Lebendigen bezeichnet
(1. Mose 3,20) aber in der Kirchengeschichte

wurde sie "zum Tor der Sünde",

zur grossen Verführerin, weil sie
es war, die als erste den Apfel der
Erkenntnis pflückte. Ich möchte den
alten Namen zurück haben! Ich möchte
wissen, welche Rolle die Frauen spielten,

die mit den Männern zusammen
Jesus nachfolgten, die ihn wie Martha
und Maria in ihr Haus aufnahmen.
Und warum habe ich in der Kirche
zwar viel über das Glaubensbekenntnis

des Petrus gehört (Matthäus
16,16), aber nichts darüber, dass eine
Frau — Martha — fast wörtlich
dasselbe Glaubensbekenntnis gesprochen

hat (Johannes 11,27). Es muss
doch etwas Besonderes, etwas
Unheimliches — für die Männer
Unheimliches — um die Frauen gewesen
sein. Sonst hätten sie doch nicht so

verschwinden können. Eine sichtbare
Rolle spielten sie in manchen
Gruppierungen am Rande der Kirchen.
Aber sobald diese Gruppen einverleibt

wurden, integriert in die offizielle
Kirche, verschwanden die Frauen.

Uber diese Zusammenhänge möchte
ich mehr wissen — bis hin zum Wesen
und Schicksal der Muttergöttin, die
vom Gott Israels und seinen Männer-
Heeren besiegt wurden.

Gegen eine hierarchische Kirche

Es ist mir nicht mehr wohl in einer
Kirche, in der Männer immer noch alle

leitenden Funktionen innehaben,
und die hierarchisch aufgebaut ist
auch dort, wo sie sich demokratisch
nennt. "Es braucht eine Ordnung in
der Kirche", "es braucht fest gefügte
Ämter", "es braucht Hirten" — das
habe ich am Zwinglijubiläum wieder
neu gehört. Ja gewiss, kein Organismus

kann leben ohne "Organisation",
und in der Kirche braucht es sicher
das Weitergeben der "guten
Nachricht". Ebenso sicher aber bin ich,
dass Jesus keine wie immer geartete
Hierarchie wollte. Er selber lebte in
einer Gemeinschaft von Männern und
Frauen, die unterwegs waren mit ihm
oder ihn aufnahmen, wo er hinkam,
und er selber war immer offen für die
Armen, die Kranken, die Ausgestos-
senen. Er grenzte sich und die Seinen
nicht nach gesellschaftlichen Normen
ab. Unsere heutigen Kirchen brauchen

Farbe, Leben, Phantasie,
Zärtlichkeit, Offenheit und Verbindlichkeit.

Sie brauchen Mütter, nicht nur
Väter, Schwestern, nicht nur Brüder,
ein wirklich gelebtes Miteinander, das
allen Raum lässt zu sein und zwar
weltweit. Angelegt ist solches Miteinander

in der Bibel, aber — Wohin
geht der Weg?
Viele Frauen, die den Weg der
feministischen Theologie unter die Füsse

genommen haben, sind heute nicht
mehr in der Kirche—siehe die
"perlmutterne Mönchin". Andere, wie ich
selber oder wie die beiden in diesem
Artikel zitierten Theologinnen Catha-
rina Halkes und Elisabeth Moltmann,
vesuchen es weiterhin in der Kirche.
Warum? für mich ist so viel an befreiender

Kraft in der christlichen
Botschaft enthalten, oft verdeckt oder gar
verschüttet, aber auffindbar und
weiterhin als Lebens- und Hoffnungskraft

da, dass ich darauf nicht verzichten

kann und will. Da sind Werte im
Spiel, die ich nirgendwo anders finde.
Das ist ein persönliches Bekenntnis,
und ich verstehe es, wenn andere
andere Wege gehen. Allerdings hoffe
ich, dass nicht alle "aufständischen
Frauen" den Kirchen verloren gehen.
Das wäre für beide Teile ein Verlust.

; Seite 11


	In Sachen "Feministische Theologie" : wir sind mehr als Adam Rippe

