
Zeitschrift: Emanzipation : feministische Zeitschrift für kritische Frauen

Herausgeber: Emanzipation

Band: 10 (1984)

Heft: 2

Artikel: Friede, Freude, Nachtflug... : Kritik an meinem, deinem Hexenbild

Autor: Sutter, Luzia / Burghartz, Susanna / Egolf, Anne

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-360075

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-360075
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


\

Friede, Freude, Nachtflug
Kritik an meinem, Deinem Hexenbild



2S

f

Krähe,
Katze,
Kopftuch
Die Hexen sind salonfähig geworden.
Richtig "in" sogar. Auch
wissenschaftlich brauchbar als Thema mit
Variationen. Doch bleibt die Frage,
ob diese Variationen mit den historischen,

als Hexen verfolgten und
verbrannten Frauen und Mädchen viel
gemeinsam haben. Und zweitens, ob
sie überhaupt "Gemeinsamkeiten"
haben wollen.
Die Belebung des uralten Wortes
(Hexe stammt wahrscheinlich vom
althochdeutschen "Hagazussa", was
"Zaunreiterin", "Zaungeist" bedeutet),

des Bildes, des Motivs hat mit
der neuen Frauenbewegung zu tun.
Aber wie ist das genau? Fühlen Frauen

von heute sich als Hexen von
gestern? Oder werden sie zu Hexen von
heute gemacht? Oder träumen sie
davon, die Hexen zu rehabilitieren? zu
glorifizieren? Sind die Hexen für die
Frauenbewegung das, was Spartakus,
die aufständischen Bauern, die
französische Revolution und die Bolsche-
wiki für die soziale Bewegung sind?
Mit diesen Gedanken im Kopf, im
Herzen und im Bauch machten wir
uns daran, einen "Hexenabend" im
Basler Frauenzimmer auf die Beine
zu stellen (er stand dann auch und
fand am 9. Dezember 83 statt). Denn
schliesslich geistern Hexen schon seit
geraumer Zeit auch durch Basel
mindestens alljährlich auf der neubelebten

Walpurgisnacht (30.4./1.5) und
öfters in Frauenzeit- und anderen
Schriften.
Wir nahmen unsere Lupen auf die
Nase und zwei weitbekannte
Zeitschriften unter die Augen, um dem
Hexen-Rätsel auf die Spur zu kommen:

Mit welchen Vorstellungen wur¬

den/werden die EMMA- und COU-
RAGE-Leserinnen konfrontiert?
Welche Wunschträume werden in die
Hexen projiziert?
Allem voran fliegt die kleine Zierhexe.

Sie huscht sowohl in EMMA wie
in COURAGE als Märchenhexe
durch die Gegend, pardon, zwischen
den Zeilen; abwechselnd dargeteilt
mit den drei berühmten K's der Hexe:
Krähe, Katze (evtl. Kater) und Kopftuch.

Allerdings regt sich bei ihren
Anblick in uns die Frage, was sie mit
den gequälten Frauen aus der Zeit der
Verzweiflung wohl zu tun haben mag?
Je weiter wir uns in die Materie
vertieften, desto weniger merkten wir,
worum es eigentlich geht. Mit "Hexe"
wird so ziemlich alles betitelt, was mit
Frauen zu tun hat. Die Spannung
reicht
— von der WIMA (Woman's Inter¬

national Motorcycle Association),
die im Sommer 1980 eine
"Motorrad-Hexen-Veranstaltung"
durchführte — also in die Ecke
Besen, Besen sei's gewesen, denn
das heisse Rad steht schon parat.

— über das "besetzte Hexenhaus",
das ein altes Berliner Haus ist und
nicht ein schrulliges Hexenhäuschen.

Es wurde von Frauen
besetzt. Darum ist es ein Hexenhaus,

na klar!
— zu der Rufmordkampagne gegen

eine junge Ärztin, die als "Hexenjagd"

bezeichnet wird und
— dem Angebot, einen "Hexen¬

kurs" zu besuchen (Früher hätte
er noch Selbsterfahrungskurs ge-
heissen, aber heute...) Und hier
wird endlich einmal erklärt, was
"Hexe" bedeutet: es heisst, ich
bin stark, habe Mut, bin unfolgsam

geworden und frech. Kurz:
autonom.

Übrigens kennt ihr die Hexe Alwine?
Aus dem hannoverschen Wendland in
Ost-Sachsen? Nö? Hättet ihr EMMA
Nr. 5/83 gelesen, ihr wüsstet
Bescheid. Gleich zu Beginn des Artikels
wird eine Mondbeschwörung gegen
Krampfadern geschildert. Hexe Alwine

kennt sich da aus. Wichtiger als die
alten Rezepte scheint uns, dass "Hexe"

hier keine Selbstbezeichnung der
alten Frau ist, sondern die Leute aus
dem Dorf sie so nennen.
Das wäre endlich mal etwas, was
historisch zu verfolgen wäre. Denn die
"Hexen" der Neuzeit (Ijawohl, und
nicht des Mittelalters; denn die
schlimmste Verfolgungszeit war
zwischen dem 15. und 17. Jahrhundert)
nannten sich auf keinen Fall selber so;
es wäre einem Selbstmord
gleichgekommen. Vielmehr wurden sie in die
Rolle der Hexe reingeschoben, der
Name ihnen an-gehängt. Aber späte¬

stens jetzt dämmert es auch der letzten

von uns: Weder COURAGE
noch EMMA sind an historischen
Betrachtungen interessiert.
Heute muss "Hexe" aber qualitativ
etwas ganz anderes sein als diese Rolle

der Verliererin, des Sündenbocks
und des Opfers. Denn sonst Hesse sich
mit Hexen ja keine Werbung betreiben.

In COURAGE 7/80 z.B. flattert
eine Werbehexe für "natürliche
Hautpflegemittel" und die wallonischen

Putzfrauen lassen ebenfalls eine
be-beste Nachtfahrende für sich werben

("der befreite Besen", C 3/75).
In dieselbe Richtung tendieren
Anzeigen mit "Tips aus der Kräuterkiste"

(C 2/79) und unter dem Namen
"Im 13. Mond" (C 10/78). Uns stimmen

Hexen als Werbeträgerinnen
eigentlich nachdenklich. Was hat man
nicht schon alles aus ihnen gemacht!
Und dann gibt's noch die Kategorie
der Buchbesprechungen. So wird in
EMMA 8/82 über feministische Feen
geplaudert, "alte Hexenlieder" werden

in COURAGE 4/82 dargeboten,
Irmtraut Morgners Hexenroman
"Amanda" (E 3/83) und "Hexenmusik"

(C 7/79) besprochen etc.
Auch Bedenkliches ist darunter: so
die Aufforderung zum Energiesparen
in der Form: "verbrennt bürgerliche
Literatur", z.B. Hexen, Hippies,
Rosenkreuzer" von Sergius Golowin —
da flackert lustig ein Hexenfeuer,
entfacht von feministischen Hexen...
Geht das nun in Richtung Faschismus
und jüngste Kriegsvergangenheit oder
eher ins tiefste Mittelalter?
Ähnliche Assoziationen veranlassten
die Berlinerinnen, die Fackelumzüge
an Walpurgisnächten in Frage zu stehen
In Hamburg sollte im selben Jahr (C
6/78) keine Demo, sondern ein Stadtspiel

stattfinden. Die geneigte Leserin
wird sich allerdings fragen, was dies
wohl zu bedeuten hat.
Berichte aus verschiedenen Städten
Deutschlands bezüglich Walpurgis-
Demos oder -feiern oder -spielen
kommen aber so häufig vor, dass
ihnen bestimmt grosse Bedeutung
zukommen muss, fragt sich bloss welche.

Vielleicht geht es frau darum, auf
dem Laufenden zu sein, was überall
läuft.
So beklagen sich die Walpurgis-Frau-
en aus Bochum, dass sie zusammengequetscht

stehen müssten, und nicht
auf die Strasse gehen konnten (also
hier läuft offensichtlich gar nichts
mehr), während in Hamburg das
Unternehmen "Rückeroberung der
Nacht" mit zahlreichen Verhaftungen
endete.
Und die Moral von der Geschieht:
Geh ohne schnellen Besen nicht!

Luzia Sutter

Seite 4



Literaturhinweise:

Aus der Zeit der Verzweiflung. Zur Genese
und Aktualität des Hexenbildes, Frankfurt
a.M. 1978 (2)

Honegger, Claudia: Die Hexen der Neuzeit.
Frankfurt aM. 1978

Macfarlane, Alan: Witchcraft in Tudor and
Stuart England. A regional and comparative
study. London 1970

Muchembled, Robert: Kultur des Volks —
Kultur der Eliten, Stuttgart 1982

Hoffmann-Krayer, E.: Luzerner Akten zum
Hexen- und Zauberwesen, erweiterter Separat-
Abdruck aus dem "Schweizer. Archiv für
Volkskunde", Zürich 1900

Susanna Burghartz, Historikerin, "Hexenverfolgung

als Frauenverfolgung? Die Luzerner
Prozesse im 15./16. Jh." Lizentiatsarbeit, Basel
1983

"Hexen" —
wer war das?
Waren Hexen immer Frauen? Waren
es Frauen, die besondere Kräuter-
und Naturkenntnisse hatten und
deswegen verfolgt wurden? Waren es

Hebammen, durch deren Verfolgung
Männer die Geburtshilfe unter ihre
Kontrolle brachten? Waren schon die
historischen Hexen autonom und
frech? Oder waren sie sogar die ersten
Vorläuferinnen der heutigen
Frauenbewegung, die ersten wahren
Feministinnen?

Zunächst einmal: Wegen Hexerei
konnten durchaus auch Männer
verfolgt, angeklagt und hingerichtet werden.

(In der Schweiz waren im 14. /15.
Jh. ein Drittel der wegen Hexerei
Angeklagten Männer.) Nur konzentrierten

sich die Hexenjäger seit dem 15.
Jh. allmählich, seit dem 16. Jh.
endgültig auf Frauen. Dies bedeutet, dass

es für die Zeitgenossen zwar vorstellbar

war, dass Männer Hexerei
betrieben, verfolgt wurden dennoch ganz
überwiegend Frauen. Es heisst weiter,
dass die Frage, wamm gerade Frauen
als Hexen verfolgt wurden, umso
dringender wird, da "mann" im Prinzip

— allerdings nicht in der Praxis —
ebenso gut Männer hätte anklagen
können.

"Die" Luzerner Hexen
Im folgenden will ich diesen Fragen
am Beispiel der Luzerner Hexenverfolgungen

bis 1550 nachgehen. In
Luzern wurden bereits Mitte des 16. Jhs.

in 90% aller Fälle Frauen als Hexen
verfolgt. Unter diesen Frauen habe
ich nur eine Hebamme gefunden. Von
einer systematischen Hebammenausrottung

mit Hilfe des Hexenprozesses
kann also in Luzern keine Rede sein.
Bemerkenswert ist auch, dass im
Bereich Naturheilmittel, Volksmedizin,
Gegenzauber (Zauber zur Aufhebung
eines von einer Hexe verursachten
Schadzaubers) ebensoviele Männer
wie Frauen sind — nur wurden Männer

nie wegen Hexerei angeklagt. In
Luzern handelt es sich bei den
Hexenprozessen in dieser Zeit im Gegensatz
zu den späteren Massenverfolgungen
— fast immer um Einzelfälle. Von ei¬

ner "Frauenbewegung", Geheimsekte
oder einem Gegenkult, der an alte
Fruchtbarkeitsreligionen anknüpfte,
finden sich keinerlei Spuren.
Den Luzerner Hexen wurden von
ihren Nachbarn und Dorfmitbewohnern
vor allem Schadenzauber am Vieh,
Anhexen von Krankheiten (mit z.T.
tödlichem Ausgang) und Wetterzauber

vorgeworfen. Die Richter
verurteilten sie zum Feuertod, wenn sie
nach entsprechender Folterung
gestanden, sich mit dem Teufel eingelassen

zu haben.

Frauen/ Hexen — Fälle
Die folgenden 4 Fälle sollen typische
Frauen vorstellen, die als Hexen
angeklagt wurden:
1502 wurde in Willisau gegen Dicht-
lin Benedikta), die Frau von Hans
in der Gassen, und gegen ihre Tochter
Anna ermittelt. Dichtlin war Hebamme

in Schötz. Die Dorfbewohner sagten

aus, dass sie eine andere Hebamme

vorzogen, da Dichtlin sich bei
Geburten ungeschickt und unzuverlässig
anstellte. Sie habe daraufhin ihrer

Seite 5



Konkurrentin eine Krankheit angehext,

an der diese gestorben sei.
Immer wieder haben sie Dichtlin und
Anna in und an Gewässern gesehen,
wie sie Unwetter machten. Einmal ist
ein Bettler ins Dorf gekommen und
hat erzählt, er habe die beiden Frauen
im Bach sitzen sehen. Als er zu ihnen
kam, riefen sie ihm: "Lieber, gib uns
unsere Hemden, sie hängen dort an
einem Strauch." Das machte er und
sah dabei, wie sie sich zwischen die
Beine fassten! Was das sollte, wisse er
nicht.

1543 wurde Eis Adams in Entlebuch
angezeigt: Sie sollte Peter Krumena-
cher Impotenz angehext haben.
Ursprünglich wurde Eis gebeten, dem
impotenten Peter Krumenacher zu
helfen. Sie lief daraufhin sofort nach

be und sie nicht wisse, ob ihr Kind von
ihm oder ihrem Ehemann sei. Im
übrigen — betonte sie — habe sie nichts
getan, sie habe nur ein böses Maul
und sei wunderlich. Manchmal habe
sie den Leuten gedroht, aber ihnen
nie etwas Schlimmes angetan.

Während in den drei bisher genannten
Fällen das Urteil unbekannt ist

(vielleicht kamen diese Frauen wenigstens

mit dem Leben davon) wurde
Margret Elsener 1546 zum Tod durch
Verbrennen verurteilt.
Margret Elsener wurde in Zug als Hexe

verdächtigt, rechtzeitig gewarnt
floh sie nach Luzern, wo man sie
jedoch gefangen nahm. Die Zuger
beschuldigten sie, Menschen und Tiere
verhext und Wetter gemacht zu ha-

Schüpfheim, um sich mit Ulli Schul-
thess wegen Hilfsmittel zu beraten.
Offenbar halfen aber die Ratschläge
der beiden dem armen Peter Krumenacher

nicht. In der Folgezeit verhielt
sich Eis Adams angeblich auffällig
und machte sich dadurch verdächtig:
An Ostern, als Krumenacher in die
Kirche ging, "mupften" Eis und ihre
Nichte auf ihn und lachten "kitzer".
Am selben Abend sagte Eis beim
Wein öffentlich zu Peter: "Sei guter
Dinge. Morgen Nacht musst Du mal
'vitzen' bumsen). Gott gebe Dir
eine Nacht, wie ich gern eine hätte."
Diese "obszönen" Reden der Eis
Adams wurden von mehreren Zeugen
bestätigt. Dadurch geriet sie in den
Verdacht, sie habe Peter Krumenacher

behext, ein Verdacht, den ein
fahrender Schüler — also jemand, der
von den Zeitgenossen als Experte in
Sachen Zauberei angesehen und
entsprechend befragt wurde — bestätigte.

Gegen Barbara Knopf wurde 1549
ermittelt. Ihre Nachbarn warfen ihr
vor, ihnen und ihrem Vieh Krankheiten

angehext zu haben. In ihrem
Geständnis wies sie diese Vorwürfe
zurück und gab lediglich zu, dass Claus
Studer sie zum Ehebruch verführt ha¬

ben. Als einer der Hauptzeugen
gegen Margret trat ihr Vogt Heini Ur
auf (unter dessen Vormundschaft sie
als alleinstehende Frau stand). Margret

Elsener wies auf der Folter aUe
Vorwürfe zurück und gab "natürliche"

Ursachen an, so etwa, dass Heini
Ur ihr Geld schulde und darum gegen
sie aussage. Die Luzerner wollten
daraufhin Margret Elsener entlassen
und nach Zug abschieben. Die Zuger
jedoch forderten, Margret solange zu
foltern, bis sie gestehe, in Zug wolle
sie nämlich niemand aufnehmen, da
sie arm und verschuldet sei. Die
Luzerner scheinen den Zuger Rat
befolgt zu haben. In einem zweiten
Geständnis gab Margret zu, sie habe den
bösen Geist in Gestalt eines schwarzen

Mannes namens Dietrich getroffen

und sich mit ihm eingelassen. Das
genügte bereits, um sie auf den
Scheiterhaufen zu bringen.

Hexenverfolgung als Normierung von
Frauen?
Die Hexenverfolgungen in Europa
hatten viele Ursachen und Funktionen.

Sie dienten der Kriminalisierung
und Verdrängung des magisch
geprägten Weltbildes, der Ausschaltung
ökonomisch unerwünschter Personen
(Konkurrentinnen, "Sozialfälle"
etc.), sie waren Reaktion auf veränderte

wirtschaftliche und gesellschaftliche

Bedingungen, u.a.
Die angeführten Fälle zeigen, dass

Hexenverfolgungen auch die Funktion

hatten, das Verhalten von Frauen
in bestimmten Bereichen zu normieren.

In die Gefahr, als Hexe verfolgt
zu werden, kamen Frauen,
— die als vorlaut, frech und streit¬

süchtig galten, also eher Konflikte
suchten und provozierten, als zur
"harmonischen" Beilegung von
Konflikten beizutragen,
die im Bereich der Sexualität
öffentlich in nichterlaubter Weise
redeten und handelten, also sexuelle

Normen und Tabus verletzten.

(Schon der "Hexenhammer"
wies ja 1487 auf die sexuelle
Unersättlichkeit der Frauen hin und
sah darin die Hauptursache dafür,
dass Frauen für den Teufel und
Hexerei besonders anfällig seien.)
Allgemein war "auffälliges
Verhalten von Frauen verdächtig und
konnte Hexereibeschuldigungen
nach sich ziehen. So, wenn eine
Frau mit geschürztem Rock aus
dem Wald rannte, wenn sie sich

gegen Anschuldigungen ihrer
Nachbarn lauthals zur Wehr setzte

und gar mit Gewalt (Schläge,
Stiche) auf Gewalt von Männern
reagierte.

Generell ist zu vermuten, dass die
Hexenverfolgungen Macht und
Einflussmöglichkeiten von Frauen auf dem
Dorf bzw. in ihrer Nachbarschaft
verminderte, indem Frauen mit
magischen Fähigkeiten und Kenntnissen,
die ihnen einen gewissen Einfluss
verschafften, immer in Gefahr waren, als
Hexen "unschädlich" gemacht zu
werden.
Wichtig ist zu sehen, dass "Hexe"
immer eine Fremdbezeichnung war. Aus
der Norm fallende Frauen wurden zu
Hexen gemacht, sie wählten dieses
Schicksal nie selber, d.h. sie waren
weder Widerstandskämpferinnen für
magische Weltanschauungen noch
aktive Feministinnen, sondern Opfer
einer Gesellschaft, die ihre Normen —
gerade auch für Frauen — zunehmend

restriktiver fasste und erfolgreicher

durchsetzte.
Susanna Burghartz

Seite 6



Da drängt sich die Frage auf, ob es
bezeichnend ist für Frauen, sich wenn
nicht gleich in der Rolle des Opfers zu
sehen, so doch zumindest unter
Umkehrung aller Werte am Opfer zu
orientieren? Opferneigung hin oder
her: Tatsache ist, dass es die "neuen
Hexen" seit den siebziger Jahren gibt.
Kritik aus den eigenen Reihen wurde
in Bezug auf die Walpurgisnacht in
Berlin laut. Das geschichtliche
Bewusstsein nahm in einer Diskussion
(Courage 5/79) Anstoss an den Fak-
kelumzügen, die an Nazifeiern
erinnern. Das geschichtliche Bewusstsein
in Bezug auf die historischen Hexen
pervertiert sich allerdings mitunter ins
Seltsame. Vorausgesetzt, es besteht
überhaupt noch ein historischer
Anspruch. Es fällt wirklich schwer, in
diesem farbig-fröhlichen Durcheinander
von 'heute Hexeseinwollen' auch nur
noch Konturreste jener Realität zu
erkennen, die das Leben der verfolgten
Frauen in der Zeit der Verzweiflung
bestimmte.
Eingewendet werden kann in der Frage

des geschichtlich überhaupt Erfassbaren,

dass die Zeugnisse jener Realität

einseitig und als Quellen schwer
zugänglich sind und dass darüberhinaus
die feministische Interpretation noch
jung ist. Das Lückenhafte ist der
Phantasie preisgegeben — das nicht
Erkennbare erlaubt positive Schlüsse.
Ich will hier nicht einer peinlich genauen,

schulmethodischen Historizität das
Wort reden. Jedoch ist mir das
Tradierte in Bezug auf Verfolgung, Folterung

und Hinrichtung Anhalt genug,
um nicht aufgrund vage überlieferten
Hexengutes und
Phantasieergänzungen auf einem Leichenberg
einen neuhexischen Tanz aufführen zu
wollen. Ein Tanz, der — im besten Fall
bewusst — bei den Anklagepunkten
der alten Hexen anknüpft oder aber —
im schlimmsten Fall unbewusst — die
Ermordeten überhaupt vergisst... Das
ist keine Frage des guten Geschmacks,
sondern der Ernsthaftigkeit, mit der
wir Wirklichkeit verstehen.

Wunsch und Wirklichkeit
Wie können wir mit unserer eigenen
Realität umgehen und sie verstehen,
wenn wir die Realität der Verfolgung
und die grausamen Morde verschweigen,

verschleiern, vergessen oder was
auch immer tun, sie ungenannt zu
lassen? Was tun wir uns selber an, wenn
wir Hexen als ein kunterbuntes Häuflein

nachtschwärmender Frauen wieder

erstehen lassen? Beweisen wir
damit nicht geradezu, dass mit unserer
Einschätzung von Wirklichkeit irgendwas

fundamental nicht stimmt? Zeigt
das nicht, dass wir die all- und tagtägli-

Armes Opfer
— starke Frau?

Anpassung oder Scheiterhaufen?

Gewiss, wenn als sicher gelten kann,
dass Hexenprozesse eigentlich
Normierungsprozessenicht waren, dann istes
durchaus nicht verkehrt, in der eigenen
Problematik mit der Anpassung auf
Hexen zu rekurrieren. Erkennbar sollte

allerdings am Beispiel der Hexen
werden, dass die Qualität der Verfolgung

dem jeweiligen Machtapparat an-
chen Scheiterhaufen, die uns heute
bereitet werden, nicht sehen (wollen)?
Schimmert nicht doch versteckt die
Opferhaltung durch, wenn eine Frau
sich als Hexe verstehen will und zum
vornherein wissen kann und auch wissen

sollte, dass mann sie verbrennen
wird?

M «I

gemessen ist. Und wenn Anpassungs-
Verweigerung ein bewusster Akt sein
soll, dann muss sie die Machtstrukturen

und Herrschaftsverhältnisse im
Blick haben. Mir liegt nicht daran, erst
zu merken, wenn die Flammen lodern,
dass ich eigentlich schon mein ganzes
Leben lang à petit feu geschmort wurde.

Von daher scheint es mir widersinnig,

mich mit Frauen zu identifizieren,
die den Anklage- und Prozessordnungen

ohn-mächtig ausgeliefert waren.

Gebrauchsmythos oder
Geschichtsvermarktung?
Im ganzen Fragenkomplex "wer waren

die Hexen, wie lebten sie, wie stark,
wie schwach waren sie?" beschäftigt
mich vornehmlich die Tatsache ihrer
Gebrauchsfähigkeit. Freilich kann
gefragt werden, ob Frauen ihrer Phantasie

mit historischer Sachtüftelei Grenzen

setzen sollen. Das Feld "weiblicher
Spiritualität" ist offen. Kundige,
wissend-weise Frauen sind Vorstellungen
von Frauen, die Hoffnung auf eigene
Stärke ausdrücken. Und dabei spielt es
keine Rolle, ob die Vorbilder-Frauen
unseren Vorstellungen entsprechend
wirklich gelebt haben. Jeder Mythos
hat seine eigene Kraft. Die eingrenzende

Spiessigkeit allerdings, die den
Mythos um jeden Preis ver-ding- lichend
und auf "Stärke komm raus" den
wackligen Nachweis möglicher
Wirklichkeit abringen will, ist mir ähnlich
fragwürdig wie jene Flippigkeit, die
einzelne historische Daten als Vehikel
benützt und dabei die eigene OpferroT
le und die versteckten Scheiterhaufen
im nach-, fahr- und pseudofluglässi-
gen Manöver um die geschichtlichen
Opfer herum über- und umgeht.
Was bleibt mir von meiner
Auseinandersetzung mit "den Hexen"? Ich
bewege mich augenblicklich da, wo einiges

hinterfragbar geworden ist, wo
Flippigkeitsutopien nicht ohne Gewinn
ausklingen. Ich verstehe mich nicht
mehr als Nach(t)fahr(er)in. Nicht nur
wegen des Sukzessionsverlustes von
'hexischem' Traditionsgut, sondern
insbesondere wegen des Opferseins der
alten Hexen. Sodann scheint mir für
mich hier und heute Energie da
angebracht und eingebracht, wo es nicht
mehr ausschliesslich um ein mühevolles

Wieder-ent-decken geht, sondern
um das Aufdecken heutiger
Machtstrukturen, denen ich nichtzum Opferfallen

will.
Irmtraud Morgner in "Amanda":
"Früher wurde das Hexenwesen mit
Scheiterhaufen bekämpft, heute mit
Scheissegaltabletten. "

Anne Egolf

Seite 7


	Friede, Freude, Nachtflug... : Kritik an meinem, deinem Hexenbild

