
Zeitschrift: Emanzipation : feministische Zeitschrift für kritische Frauen

Herausgeber: Emanzipation

Band: 10 (1984)

Heft: 1

Artikel: Ein Gespräch mit Ursa Krattiger über ihr Buch "Die perlmutterne
Mönchin" : Reise in die weibliche Spiritualität

Autor: Krattiger, Ursa / Fetz, Anita

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-360066

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-360066
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ein Gespräch mit Ursa Krattiger über ihr Buch "Die perlmutterne Mönchin".

Reise in die weibliche Spiritualität

E: Du beschreibst in Deinem Buch
Deine Entwicklung als Pfarrerstochter
zum Feminismus. Befindest Du dich
auf der Suche nach einer weiblichen
Identität?

U.K.: Mein Buch hat eine Dreiphaseneinteilung.

Die erste Phase ist der
Versuch zu rekonstruieren, wie das

war, als ich noch in einer patriarchalischen

Denk- und Empfindungswelt
lebte. Diese Fremdbestimmung bezog
sich sowohl auf meine Jugendzeit als
auch schon auf meine ersten
Emanzipationsversuche. Ich habe damals
einfach die männliche Rolle übernommen

im Studium und Beruf, mich an
das männliche Modell angepasst ohne
diese Männerwelt kritisch zu
hinterfragen. Ich lebte damals in einer negativen

Identität als Frau, wollte ja nicht
verwechselt werden mit dem traditionellen

Frauenbild. Erst in einer zweiten

Phase versuchte ich auszusteigen
aus diesem patriarchalischen Weltbild
und begann nach einer eigenen
weiblichen Identität zu suchen. Bei dieser
Suche war für mich sehr wichtig an
den religiösen Bildern und Vorstellungen

anzuknüpfen, also letztlich auf
der Ebene unserer Weltanschauung
anzusetzen. Das hat mich zu einer
neuen und starken Identität mit dem
Feminismus geführt. Das zweite
Kapitel, das diesen "Fall aus dem
Patriarchat" beschreibt, ist auch ein sehr
intellektuelles Kapitel mit grosser
Denk- und Forschungsarbeit. Ich
versuche anderen Weltentwürfen,
Schöpfungsmythen und Gestalten von
Göttinnen nachzugehen. Sehr vieles
entstand jedoch auch aus meinen
Träumen, Phantasien und Meditationen.

Diese Sicht zurück und nach
innen erlaubte mir, eine gute und starke
Identität als Frau zu entwickeln, in die
durchaus auch sogenannt männliche

Aspekte integriert sind.
Im dritten Teil wird das alles wieder
relativiert, das heisst meine starke
Identifizierung mit einer Bewegung
hinterfragt: Was heisst das alles für
mich als Individuum, als einzigartige
Frau, die ich als dieser begrenzte
Mensch bin? Es geht also von einer
Identität als Frau generell zur Identität

als Frau 'Ursa'.

E.: Auch als Feministin?

U.K.: Ja, das war aber schon im zweiten

Teil: die Erkenntnis nicht als
Gattungswesen bin ich Feministin,
sondern als Subjekt, als einzelne feministische

Frau in meiner Unverwechselbarkeit

ein gutes Gefühl zu haben,
mich zu identifizieren.

E.: Dein Weg zum Feminismus ist die
feministische Theologie auf dem
Hintergrund deiner religiösen Tradition.
Daraus hast du versucht eine weibliche
Spiritualität zu entwickeln. Ist das der
Weg für eine religiöse Frau oder
verbindest du damit einen allgemeinen
Anspruch?

U.K.: Deine Wahrnehmung von meinem

Weg zu Feminismus ist zum Teil
nicht ganz richtig. Ich habe zwar diesen

Hintergrund vom Pfarrhaus mit
einer starken religiösen Prägung.
Aber mein Weg zum Feminismus ging
übers Studium, über soziale Fragen,
über die Erfahrung, dass ich als junge
Akademikerin in die Industrie komme,

überhaupt nicht ernst genommen
werde, als Sekretärin irgendeines
Mannes gelte. Dann, dass ich 20 werden

muss, bis ich in Basel das Stimmrecht

bekomme und 25 Jahre alt werde,

bis ich auf eidgenössischer Ebene
stimmen darf.

Dann war ich drei Jahre Inlandredak-
torin an einer Basler Tageszeitung, in
einer Zeit, als die ganzen Frauenthemen

überhaupt politisch spruchreif
geworden sind. Es kam der Frauenbericht

von Held/Levy, die Initiative für
den straflosen Schwangerschaftabbruch,

das Jahr der Frau und die
Lancierung der Gleiche Rechte-Initiative,
wo ich im Initiativkomitee war.

E. : Das finde ich wichtig. Das kommt
im Buch wenig durch...

U.K.: Doch schon, aber man kann es
überlesen. Also auf dem Hintergrund
von Kampf und Auseinandersetzung
bin ich Feministin geworden. Im
Studium habe ich noch ein wenig geschlafen.

Ich habe zwar schon damals
etwas gewusst, doch es hat mich noch
wenig betroffen. Das wurde erst während

meiner Zeitungszeit aktuell als
ich noch und noch an Mauern gestos-
sen bin. Und da war da noch das Un-
terschriftensammeln für die
Gleichberechtigungsinitiative. Es hat mich echt
genervt, dass gewisse Männer immer
mit der Bibel kamen. Dass schon
beim Paulus stehe, das Weib sei dem
Manne Untertan und solle in der
Gemeinde schweigen. Es war unübersehbar,

dass die Religion eine starke
ideologische Funktion hat als
Residualkategorie für die aller-, allerletzten

Ladenhüter. Es wurde mir auch
klar, dass dies durchaus nicht einfach
fromme Leute waren, die wirklich
gläubig sind, sondern sie benutzen es
als Mittel. Wenn einfach gar nichts
anderes mehr geht, kommt ihnen aus
der letzten Konfirmationsstunde
etwas in den Sinn und sie benutzen es.
Und dann interessierte mich natürlich,

weshalb sie denn solche Ladenhüter

hervornehmen können.
Schon 1974 haben einige Frauen von

Seite 18



"Christ und Welt" eine Tagung
gemacht über verschiedene Fragen: Wo
ist das Christentum frauenfeindlich,
wie hat sich diese Frauenfeindlichkeit
ausgewirkt auf die Frauen selbst, auf
die Männer und Kinder, auf die Ehe,
Familie, Sexualität, etc. und wo hätte
es allenfalls — sofern überhaupt
vorhanden — frauenbefreiende
Ansatzpunkte? Es war uns damals noch gar
nicht klar, was wir eigentlich machten.
Das war ein Tasten im Nebel.

E.: In diesem Zusammenhang hast du
das Gefühl bekommen, dass Religion
als ideologisch sehr wichtiges Mittel,
auch für Frauen ein Instrument sein
könnte, um gegen das wie du es nennst
"Bewusstseinspatriarchat" anzustürmen?

U.K.: Ja, da ist bei mir etwas passiert,

was überhaupt typisch ist für den
Übergang von der Stimmrechtsbewegung

zum Feminismus. Die Erkenntnis,
dass die formalen Rechte eines

sind, aber unser Bewusstseinsstand,
unsere Mentalität, unser Gefühl etwas
anderes. Wir können die schönsten
gleichen Rechte haben — wobei wir
allerdings in der Schweiz noch immer
nicht soweit sind — und die Frauen
haben immer noch nicht die gleichen
Chancen. Heute könnte eine Frau
ausser vielleicht Pilotin doch alles
werden. Aber warum machen sie
nicht alles? Da steht das Recht nicht
im Weg, sondern die Gefühle, die
Bilder, Selbstbilder, Fremdbilder, die
Vorstellung, was eine 'rechte' Frau,
was ein 'rechter' Mann ist. Das steht
im Weg, um die Rechte auch nützen
zu können. Mit meinem speziellen
Hintergrund begann mich zu interes¬

sieren, was die Religion für eine
Verantwortung daran hat, dass es in unserer

Kultur so lief. Als Kritik einerseits
und andererseits, hätte sie nicht auch
positive Ansatzpunkte? Als Historikerin

und Soziologin bin ich davon
überzeugt, das betrifft nicht nur Leute,

die in der Kirche oder sonst gläubig

sind. In diesen Denkmustern
leben wir alle, sie sind heute säkularisiert

präsent. Den Topos von der Eva
als Verführerin oder von der Madonna

findest du heute noch in der
Werbung. Oder die Einstellung zur Natur:
"Macht euch die Erde Untertan", wie
es im Schöpfungsbericht heisst — das
ist heute unsere technologische
Entwicklung.

E.: Dein Buch hat den Untertitel "Reise

in eine weibliche Spiritualität" Fe-

Seite 19



Der spirituelle Gehalt der ökologischen Weltanschauung findet seinen idealen
Ausdruck in der von der Frauenbewegung befürworteten feministischen Spiritualität

— was angesichts der naturgegebenen Verwandtschaft zwischen Feminismus
und Ökologie, die in der uralten Gleichsetzung von Frau und Natur wurzelt, zu
erwarten ist. Die feministische Spiritualität beruht auf dem Bewusstsein des Einsseins

aller lebenden Formen und ihres zyklischen Rhythmus von Geburt und Tod,
woraus sich ein Verhalten gegenüber dem Leben ergibt, das zutiefst ökologisch
ist. Wie zahlreiche feministische Autoren in jüngster Zeit hervorgehoben haben,
scheint das VorstellungsbUd einer weiblichen Gottheit diese Art von Spiritualität
mehr zu verkörpern als das eines männlichen Gottes. Tatsächhch ging die Verehrung

weiblicher Gottheiten in vielen Kulturen, unsere eigene Kultur einbezogen,
der von männlichen Göttern voraus. Sie mag auch ein Zug der Naturmystik der
alten taoistischen Überlieferung gewesen sein.

Die Ausbeutung der Natur ging Hand in Hand mit der der Frauen, die in allen
Zeitaltern mit der Natur identifiziert wurden. Seit undenklichen Zeiten wird die
Natur — und besonders die Erde — als gütige und alles ernährende Mutter
angesehen, aber gleichzeitig auch als wildes und unbeherrschtes Weib. Im vorpatriarchalischen

Zeitalter wurden ihre vielen Aspekte mit den zahlreichen Manifestationen

der Göttin gleichgesetzt. Unter dem Patriarchat wandelte sich das Bild der
gütigen Natur in ein Abbild der Passivität, und die Vorstellung von der wilden,
gefährlichen Natur erzeugte den Gedanken, dass sie vom Manne beherrscht werden

müsse. Und gleichzeitig wurden Frauen zu passiven und dem Manne Untertanen
Wesen erklärt. Das Aufkommen der Newtonschen Naturwissenschaft

schliesslich machte die Natur zu einem mechanischen System, das manipuliert
und ausgebeutet werden konnte, so wie man auch die Frau manipulierte und
ausbeutete. Die altüberlieferte Assoziation von Frau und Natur verknüpft also die
Geschichte der Frau mit der Geschichte der Umwelt und ist die Quelle der natürlichen

Verwandtschaft zwischen Feminismus und Ökologie, die immer deutUcher
in Erscheinung tritt.

Fritjof Cap ra: Wendezeit, Scherz, Bern, München, Wien 1983

ministische Theologie heisst der christlichen

Religion eine weibliche Identität
zu geben. Weibliche Spiritualität ist
doch schon ein Schritt weiter...

U.K.: Da scheiden sich die Geister
der Frauen. Es gibt Frauen in der fem.
Theologie, die die weiblichen Seiten
des Christentums entdecken — das
reicht ihnen. Spiritualität ist für mich
das Wort um zu sagen: es beschränkt
sich nicht auf den christlichen Kontext.

Ich messe mich nicht mehr daran,

ob das noch christlich ist oder
nicht mehr. Das ist eine Frage, die
mich nicht mehr interessiert. Für mich
ist es die Vorstellung, dass ich mit
dem, was an "spirit" vorhanden ist,
selbstverwaltend umgehe. Ich fühle
mich autonom, direkt in Kontakt mit
dieser geistigen Kraft und lebe in
dem. Es geht nicht nur ums Thematisieren

und Deuten, es geht vor allem
auch um eine andere Praxis. In der
weiblichen Spiritualität, wie Heide
Göttner-Abendroth sie beschreibt, ist
die Natur, die Zyklen, der Mond sehr
wichtig.
Bei der Beschäftigung mit dem Mond
ist mir bespielsweise aufgegangen,
dass ich früher immer den Eindruck
hatte, es gibt genau einen Zustand,
der ist richtig, der ist ideal. Ich sollte
es schaffen, in diesem Zustand zu
sein. Durch den Mond ging mir auf,
dass dieser ja wächst, wird voll, dann

bin ich voller Power, und etwas findet
seine abgerundete Gestalt. Dann bin
ich wieder auf dem Rückzug, etwas
geht vorbei, dann ist wieder mal ein
Loch. Das ist vielleicht ein sehr kreatives

Loch und dann kommt wieder
etwas Neues.
Das ist eine andere Denkweise, die
ich heute habe, ein anderes Umgehen
mit meiner Psyche.

E.: Aber was ist denn jetzt der Punkt,
der über das Individuelle rausgeht?
Weibliche Spiritualität ist der
Anspruch von einem Teil der Frauenbewegung,

der auch mit einem politischen

Anspruch verbunden sein soll.
Was ist dabei der Schritt von der
individuellen Erkenntnis zur politischen
Dimension?

UK: Das ist jetzt schwer zu sagen.
Das ist alles nicht so quantifizierbar
und messbar. Einige Sachen laufen da
im Öko-Bewusstsein. Also Abschied-
nahme von einem mechanistischen
Weltbild und sich auf ein ganzheitliches

Weltbild einlassen. Oder wenn
ich bis in meine Träume runter
Gestalten mit einem Heiligencharakter
als weiblich erkennen kann und nicht
mehr als männlich. Dann heilt in meinem

tiefschichtigen Bewusstsein
etwas. Ein Riss, der ganz tief durch uns
durchgeht, dass wir Frauen eigentlich
gar nichts sind, uns immer fremdbe¬

stimmt erleben. Dieser Riss kann heilen

zuerst vielleicht in einem Traum.
Aber das ist halt nicht so sichtbar. Das
läuft auf der Ebene von einem kollektiven

Bewusstseinswandel, indem wir
das Patriarchat langsam aber sicher
exorzieren. Das hat dann aber direkte

Auswirkungen auf meine Berufsund

politische Praxis.

E: Dahinter steckt die Idee einer
langsamen Kulturrevolution?

UK: Ja, absolut. Schwierig daran ist,
dass ich die politische Relevanz nicht
beweisen kann. Ich glaube an sie, weil
das eine mentale Kulturrevolution ist,
aber ich kann keinen quantitativen
Erfolg zeigen. Ich glaube, dass auch
Frauen ohne einen religiösen Hintergrund

mit weiblicher Spiritualität
etwas anfangen können, weil ihnen dies
ihren Kontakt zur eigenen Energie
wieder bewusstmacht. Ich sehe das

polar in einem Innen-Aussen-Ver-
hältnis. Ich beispielsweise arbeite
beruflich an der Front der Frauenbewegung.

Ich bearbeite Frauenfragen am
Radio. Das ist eine schwierige
Kampfposition. Und gleichzeitig muss
ich mir "Sorge geben", meinem Kern,
meiner Lebenskraft — das schwingt
zwischen diesen beiden Sachen. Aus
der weiblichen Spiritualität beziehe
ich Energien, die mir im Aussen-
kampf helfen.

E: Da gibt es aber noch die grosse
Rückzugsgefahr. Spiritualität ist doch
die ideale Legitimation für Frauen sich
vom politischen Kampf zurückzuziehen!

Ich meine, in der Frauenbewegung
gibt es einerseits einmal in diesem
Bereich einen Schwerpunkt, einmal in
einem anderen. Diesen Schwerpunkt
gibt es aber auch im individuellen
Leben, dass frau einmal sehr an der
Front ist und dann eine Zeit nicht
mehr so mag und mehr regeneriert
und dann aber wieder mehr mag.
Durch das, was du machst, erweitern
oder verlagern sich auch die Interessen.

Eins ergibt sich immer wieder aus
dem andern. Wichtig ist, dass immer
an beiden Fronten, innen wie aussen,
Sachen passieren. Es ist auch
Ausdruck von der Weite der Frauenbewegung,

dass es heute diese Auffächerung

gibt. Zu Frauenstimmrechtszeiten
gabs doch nur das fehlende

Frauenstimmrecht, und die Poesie der
Frauen beispielsweise war einfach
nicht gefragt.
Die Heterogenität der Frauenbewegung

ist ein Zeichen, dass wir heute
schon weiter sind.

Das Gespräch führte Anita Fetz

Seite 20


	Ein Gespräch mit Ursa Krattiger über ihr Buch "Die perlmutterne Mönchin" : Reise in die weibliche Spiritualität

