
Zeitschrift: Emanzipation : feministische Zeitschrift für kritische Frauen

Herausgeber: Emanzipation

Band: 9 (1983)

Heft: 7

Artikel: Theorieansätze von Catharine A. Mackinnon : Sexualität - Macht -
Politik

Autor: Freivogel, Lisbeth

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-359999

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-359999
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


THEORIEA^SÄTZE

Macht Politik Sexi

Catharine A. MacKinnon ist Professorin,
Anwältin und Feministin in den USA. Sie

ist Mitbegründerin des Frauenkollektivs in
New Haven, lehrte pohtische Theorie und
Frauenstudien an der Yale University,
sowie C^scMechtercüskrimination an den
Law Schools von Yale, Harvard und Stanford.

Neben zahlreichen Artikeln in
massgebenden feministischen und juristischen
Zeitschriften veröffentlichte sie das Buch
"Sexual Harassment of Working Women:
A Case of Sex Discrimination", Yale
University Press 1979.

Der vorliegende Artikel basiert im Wesentlichen
auf: Feminism, Marxism, Method and the State:
An Agenda for Theory, veröffentlicht in zwei
Teilen in: Signs: Journal of Women in Culture
and Society 1982, vol 7, no. 3, und 1983,
vol. 8, no. 4; Violence Against Women - A
Perspective, in Aegis: Magazine On Ending
Violence Against Women, no. 33, winter 1982;
sowie Notizen eines Vortrages an der Women
and the Law Conference, April 1983 und Notizen

einer Debatte mit Phyllis Schlafly.
Catharine bittet um Abdruck ihrer Adresse und
freut sich über Reaktionen: Law School, 285
Law Center, 229 19th Ave. South, Minneanapo-
lis, Minnesota 55455, USA.

Folgende Vorbemerkung mö^ite ich
noch anbringen:
Männlich und weiblich sind für Catharine
soziale und pohtische Konzepte, keine
biologischen Attribute. Sie haben nichts
zu tun mit Natur, Vererbung, Unumgänglichkeit

oder Körper als solchem.
Sexualität und Geschlechtiichkeit sind für
Catharine ununterscheidbar, untrennbar:
Sexualität ist fundamental für das
Geschlecht und grundlegend sozial. Biologie
ist für sie der soziale Sinn der Sexualität
in einem System der Geschlechterungleichheit.

Catharine MacKinnon steht fest, dass
Feminismus nicht als Methode habend
wahrgenommen, nicht als systematische
Analyse, sondern als lose Sammlung von
Faktoren, Beschwerden, Problemen, die
eher das Unglück des weiblichen
Geschlechts beschreiben als es erklären. Es

geht ihr darum, aufzuzeigen, dass
Feminismus systematisch auf die Erklärung

Seite 22



Macht Politik Sexualit

der GescMechterungleichheit zugeht,
mittels eines eigenen spezifischen
Ansatzes, der seinem Untersuchungsgegenstand

entspringt, jedoch auf das Ganze
des gesehschafthchen Lebens —
einschliesslich Klasse — anwendbar ist.

Die feministische politische Theorie
Fenrinistische Praxis (Schwangerschaftsabbruch,

geschlagene Frauen, Vergewaltigung,

Prostitution, Pornographie etc.)
produziert zusammengenommen eine
feministische pohtische Theorie: Sexualität

wird als eine Form von Macht identifiziert

— als primäre Sphäre männlicher
Macht.
Sexualität ist dem Feminismus, was dem
Marxismus Arbeit ist: Das, was einem am
meisten gehört, jedoch am meisten
weggenommen wird. Wie Arbeit dem Marxismus,

so ist Sexualität für den Feminismus
sozial erschaffen und das sozial schaffend,

als Aktivität universeU jedoch
historisch spezifisch, bestehend aus Stoff
und Geist. Die organisierte Enteignung
der Sexualität der Einen zum Gebrauch
der Anderen definiert das Geschlecht,
Frau. Heterosexualität ist die Struktur,
Geschlecht und Famihe die eingefrorene
Form, Reproduktion eine Konsequenz
und Macht der Inhalt. Marxismus und
Feminismus sind Theorien der Macht und
ihrer Verteilung: Seiner Arbeit oder seiner
Sexualität enteignet sein, definiert machtlos

sein per se.

Das feministische Konzept
Frau sein heisst, identifiziert werden und
sich selbst identifizieren als ein Wesen,
dessen Sexualität für jemand anderer
existiert, der sozial männlich ist. Zu
fragen, ob eine weibhche Sexualität
existiert, ist dasselbe wie fragen, ob es Frauen
gibt. Das feministische Konzept, dass das
Persönliche pohtisch ist, steht methodologisch

den Versuch dar, diese Frage zu
beantworten.
"Das Persönliche ist pohtisch" ist keine
Metapher und keine Analogie: Es bedeutet,

dass die spezifische Erfahrung von
Frauen als Frauen in der Sphäre
stattfindet, die sozial als die persönliche
erlebt wird. Die Politik der weibhchen

Situation kennen heisst, das persönliche
Leben der Frauen kennen.
Für den Feminismus ist das Persönliche
erkenntnistheoretisch das Pohtische und
seine Erkenntmstheorie ist seine Politik.
Feminismus ist die Theorie des Gesichtspunkts

der Frauen.

Die feministische Methode
Die Methode formt die Sicht sozialer
Reahtät jeder Theorie und kreiert als
Konsequenz ihre spezifische Auffassung
von Politik als solcher. Die Erfahrung der
Frauen erzeugt eine eigene Methode, sich
die Reahtät anzueignen: Bewusstseins-
erweiterung (consciousness raising ist ihr
eigentlicher Ausdruck) die wichtigste
Analysentechnik, Organisationsstruktur,
Praxismethode und Theorie des sozialen
Wandels. Bewusstseinserweiterung geht
konnotativ und analytisch zugleich vor
und ist gleichzeitig Ausdruck von gewöhnlicher

und gemeinsamer Sinngebung und
kritische Artikulation von Konzepten.
Indem sie Gefühle und gewöhnhche, gemeinsame

Einzelheiten zum Gegenstand politischer

Analyse macht, untersucht sie den
am meisten zerstörten und verseuchten
Boden; der Boden, der uns am eigensten
ist und den wir am besten kennen.
Kollektive Bewusstseinserweiterung untersucht

eine durch und durch soziale Situation,

eine Mischung von Gedanke und
Materialität: Die weibhche Sexualität. Sie
tritt an die Welt heran mittels eines
Prozesses, der seine Bestimmung teilt: Das
Bewusstsein der Frauen, nicht als
individueUe oder subjektive Ideen, sondern
als koUektives soziales Wesen. Diese
Methode steht innerhalb ihrer eigenen
Determinanten, um sie aufzudecken, sie
kritisiert diese Determinanten, um sie im
Urnen eigenen Sinn zu werten, um ihr
eigener Sinn zu sein.

Die feministische Theorie des
Wissens
Die feministische Methode hat als
eigenständige Sozialanalyse eine eigene Theorie
der Beziehung zwischen Methode und
Wahrheit, dem Individuum und seiner
sozialen Umgebung, zwischen geseUschaft-
hchem Sein und Kausalität (Ursache-
Wirkung) selbst.
Der männliche erkenntnistheoretische

Standpunkt ist Objektivität: der nicht
involvierte Standpunkt, die Sicht aus
Distanz ohne bestimmte Perspektive,
scheinbar seiner Reahtät transparent.
Objektivität erfasst ihre eigene Perspektive

nicht, erkennt nicht, was sie als Subjekt

sieht, erkennt nicht, dass die Art, die
Welt zu erfassen, eine Form ihrer
Unterwerfung ist und sie vowegnimmt.
Das objektiv Erkennbare ist Objekt.
Objektivität ist der methodologische
Standpunkt, Verdinglichung der soziale
Prozess: Die Frau ist Sexobjekt, und die
sexueUe Verdinghchung der Frau ist der
primäre Prozess ihrer Unterwerfung. Die
Unterscheidung zwischen Verdinghchung
und Entfremdung wird durch diese

Analyse in Zweifel gezogen: Vom
Gesichtspunkt des Objekts aus ist Verdinghchung

Entfremdung. Für Frauen gibt es
keinen Unterschied, weü wir nicht Autoren

der Verdinghchung, sondern ihr
Gegenstand sind. Der Entfremdete,
welcher sich nur als das Andere erfährt, ist
nicht anders als das Objekt, das sich nur
als Ding erfährt. Das Andere sein ist Ding
sein.
Nachdem Frauen als Sexualwesen zum
Objekt gemacht und gleichzeitig als von
subjektiven Gefühlen beherrscht stigmatisiert

wurden, weisen sie die Trennung und
Unterscheidung zwischen erkennendem
Subjekt und erkanntem Objekt als Mittel
zur Erfassung des gesehschafthchen
Lebens zurück. Die Situation der Frauen
offeriert kein Ausserhalb, um darauf zu
stehen oder es anzustarren, kein Innerhalb,

wo frau hinfliehen könnte, kein
Ausweg und nichts zum Gebrauch ausser
den verkorksten Werkzeugen, die man in
unsere Gurgeln runterstopft. Wenn
Feminismus revolutionär ist, so ist das der
Grund dafür. Als Opfer der Objektivität
dieser entrückt und von ihrer Welt durch
exklusive Zuweisung der subjektiven
Irmerhchkeit ausgeschlossen, Hegt das

Interesse der Frauen darin, die
Unterscheidung selbst umzuwerfen.
Feminismus hat seinen Ursprung in den
spezifischen Erfahrungen der Frauen, ist
aber weder subjektiv noch partiell: Kein
innerer Boden und kein Aspekt des

Lebens ist frei von männlicher Macht.
Feminismus ist auch nicht objektiv,
abstrakt oder universeU. Feminismus
beansprucht weder Umversalität noch ist er
reduzierbar auf Relativität: er ist Kritik

Seite 23



Sexualität Macht Politik Sexualität Macht -

der angeblichen Generalität, Neutralität
und UniversaHtät früherer Auffassungen.
Diese waren nicht halbrichtig, sondern sie

rufen das falsche Ganze an. Ferninismus
greift nicht nur männliche
Voreingenommenheit auf, sondern stellt den
Universalitätsimperativ selbst in Frage. Per-

spektivelosigkeit wird als Strategie männlicher

Hegemonie entlarvt.

Die feministische Theorie der Macht
Das GescMechterverhältnis ist ein
Machtverhältnis, eine gesehschaftliche
Hierarchie. Ebenso die Sexualität: zwischen
Geschlechtlichkeit und Sexualität besteht
kein Unterschied. Geschlecht ist
Hierarchie, MachtaufteÜung, die primär sexuell
gelebt wird. Der Mann/Frau Unterschied
und die Dominanz/Unterwerfung Dynamik

definieren sich gegenseitig: Männlich/
weibhch wird durch die Erotisierung von
Dominanz und Unterwerfung geschaffen.
Sexualität ist Erotisierung von Dominanz
und Unterwerfung und untrennbar
vermischt mit der sozialen Erschaffung von
männlich und weibhch. Macht und
Unterwerfung ist der soziale Sinn und Inhalt
des Geschlechts und die feministische
Erklärung der Geschlechterungleichheit.
Die Macht der Männer über Frauen
bedeutet: Wie Männer Frauen sehen,
definiert wer Frauen sind. Männliche Macht
ist real. Sie ist aber nicht, was sie zu sein
beansprucht, nämlich die einzige Reahtät.
Sie ist zur Whklichkeit gemachter Mythos.
Bewusstseinserweiterung heisst, die Macht
dieser Dualität zu konfrontieren als total
einerseits und Täuschung andererseits.
Feminismus hat Männhchkeit entlarvt als
eine Form von Macht, die gleichzeitig
omnipotent und nichtexistent, ein
unreales Ding mit sehr realen Konsequenzen
ist.

Pornographie als Ideologie der
Geschlechterungleichheit
Pornographie ist nicht Fantasie,
Verzerrung, Projektion, Ausdruck oder Symbol.

Sie ist nicht Einbüdung in bezug auf
eine anderswo existierende Reahtät. Sie
ist nicht korrupte oder verwirrte
Falschdarstellung. Pornographie ist sexuelle
Reahtät: Sie steht die Sexualität männlicher

Überlegenheit dar. Sie konstituiert
Sinn und Bedeutung dieser Sexualität.
Pornographie erfindet Frauen und hat die
Macht, die Vision in Reahtät umzusetzen,
welche dann objektiv als Wahrheit güt.
Sie enthält pohtische Ideen. Sie ist
Ausdruck der Politik männlicher Überlegenheit.

Ihr gemäss ist Unterwerfung selbst

Inhalt der weibhchen Sexualität.
Vom feministischen Gesichtspunkt aus
dehumanisiert Pornographie Frauen: In
ihr ausgedrückte Sexualität negiert den
menschhchen Status von Frauen. Porno
sagt, dass Frauen durch ihre Degradierung
und Unterwerfung und Männer durch die
Degradierung der Frauen sexuell stimuliert
werden. Was immer für ein menschhches
Wesen degradierend ist, — wie immer dies
definiert wird —, ist das sexuell Stimulierende

in männlicher Sicht und derjenige,
mit dem es getan wird, ist weibhch
unabhängig von seinem Geschlecht. Degradierung

ist in Erotik present, Erotik und
Pornographie sind nicht trennbar.

Sexualität und Gewalt oder die
Erotisierung der Gewalt
Die Sexualität von Frauen als solche ist
ein Stigma. Obwohl wir in alldem eine
Erfahrung weiblicher Sexualität haben, die

irgendwie authentisch ist, wird uns trotzdem

nicht erlaubt, sie von unserem
Gesichtspunkt aus zu haben. Selbst worüber
uns erlaubt ist, uns zu beklagen, ist vom
männlichen Gesichtspunkt aus konstruiert:

Die diesbezüglichen Normen drücken
— objektiv und abstrakt — aus, was
Männer sehen und tun, wenn sie Sex mit
Frauen haben. Es ist der männliche
Gesichtspunkt, der so scharf trennt zwischen
Vergewaltigung und Penetration, zwischen
sexueller Belästigung und gewöhnhcher
"Einleitung", zwischen Pornographie
oder Obszönität und Erotik, zwischen
Gewalt und Sexualität. Vom männlichen
Gesichtspunkt aus ist Vergewaltigung ein
Gewaltverbrechen, nicht ein Verbrechen
gegen die Sexualität; sexuelle Belästigung
ein Missbrauch von Macht, nicht Sexualität;

Pornographie Gewalt gegen Frauen,
nicht erotisch; und Gewalt gegen Frauen
(geschlagene Frauen) wird behandelt, als
ob es nichts mit Sexualität zu tun hätte.
Die Erfahrung von Frauen unterscheidet
die so umschriebenen Verhalten nicht so
scharf vom normalen, täglichen Verhalten.
Frauen sagen: Sexualität in den normalen,
täglichen Formen verletzt uns oft.
Solange gesagt wird, dass diese Dinge
Missbrauch von Gewalt, nicht von Sexualität,
sind, solange kritisieren wir nicht, was aus
Sexualität gemacht worden ist.
Vergewaltigung, zum Beispiel, wird
definiert gemäss dem, was Männer denken,
dass es Frauen verletzt: Penetration.
Vergewaltigte Frauen lehnen die aufgezwungene

Penetration selbstverständlich ab.
Oft ist es jedoch nicht das, was als zentral
bezüglich des Eindringens in die oder der
Enteignung der sexuellen Ganzheit einer
Frau erfahren wird. Verurteüte Vergewal¬

tiger denken oft, dass sie für etwas ins
Gefängnis gesteckt wurden, das nicht sehr
verschieden ist von dem, was die meisten
Männer die meiste Zeit tun. Vergewaltigte
Frauen gehen nicht zur Polizei, weü sie

wissen, dass das Verhalten nicht von
ihrem Gesichtspunkt betrachtet wird. Es
besteht eine Übereinstimmung zwischen
der Meinung des Vergewaltigers bezüglich
seines Verhaltens und der Perspektive des

Opfers bezüglich dessen, was mit ihr
gemacht wurde: Es gibt Gemeinsamkeiten
zwischen gewöhnhchen heterosexuellen
Verhaltensweisen und der Aktivität der

Vergewaltigung. Richter sehen dies eben
so. Sie suchen nach mehr Gewalt als

gewöhnlich. Vergewaltigungsfälle enthüllen,
dass sozial akzeptabler Sex viel Gewalt
beinhalten kann. Gewalt und Lust schlies-

sen sich solange nicht aus, als Dominanz
erotisiert wird. Vergewaltigung ist ein Akt
der Unterwerfung der Frau.
Wh kritisieren, dass Vergewaltigung
schlussendlich immer auf sein Wort gegen
ihr Wort hinausläuft — es geht jedoch
wirklich um zwei Perspektiven. Die
Verletzung der Vergewaltigung liegt in ihrer
Bedeutung für das Opfer, der Standard für
die Kriminalität liegt aber in der Bedeutung

des gleichen Aktes für den Täter.
Nun sind Männer systematisch konditioniert,

nicht zu merken, was Frauen
wohen. Sie haben keine Ahnung über die

Bedeutung ihres Verhaltens für Frauen.
Für sie selbst ist es Sex. Und weü er nicht
erkannte, dass sie nicht wollte, ist sie nicht
verletzt. Sie hatte Sex. Sex an und für
sich ist keine Verletzung. Sex macht eine
Frau zur Frau. Frauen sind für Sex da.

Männer setzen Sexualverhalten ideologisch

fest, definieren Vergewaltigung
gemäss ihrer Vorstellung dessen, was die
Sexualität von Frauen verletzt, indem sie

dies von ihrer Vorstellung dessen abgrenzen,

was sie normalerweise tun.
Das tiefere Problem Hegt darin, dass von
einer einzigen objektiven Wahrheit dessen

ausgegangen wird, was sich bei einer
Vergewaltigung tatsächhch ereignet hat, und
davon, dass diese zugrundehegende Wahrheit

lediglich mittels objektiver Beweise
eruiert werden muss und objektiv eruierbar

ist: Also als ob diese Feststellung vom
Geschlecht der Beteiligten und der
geschlechtlichen Natur ihres gegenseitigen
Verhaltens trennbar wäre.
Es wird von einer einzigen zugrundehegenden

Reahtät ausgegangen, anstatt von
einer durch unterschiedliche Bedeutungen
gespaltenen Reahtät, wie sie Ungleichheit
produziert. Wenn die Reahtät gespalten
ist — eine Frau wird vergewaltigt, aber
nicht von einem Vergewaltiger — hat eine
Vergewaltigung nicht stattgefunden.
Gewalt und Sexualität sind nicht trenn-

Seite 24



il*

bar. Frauen als weibliche Wesen sind
primär Sexualwesen, Gewalt ist erotisiert
und Gewalt gegen Frauen hat eine sexuelle

Komponente. Sie ist ein Vergehen gegen
die Sexualität.

Die feministische Staatstheorie
Der Staat ist im feministischen Sinne
männlich: Staat und Recht behandeln
Frauen, wie Männer sie sehen und behandeln.

Das Geschlecht wird als Machtaufteilung

beibehalten.
Formal ist der Staat männlich, weü
Objektivität seine Norm ist. Objektivität
legitimiert sich, indem sie die Sicht der
existierenden GeseUschaft reflektiert, eine
GeseUschaft, die durch Objektivität und
seine Sicht geschaffen wurde und wird,
und indem sie diese Sicht und diese
Beziehung praktische Rationalität nennt.
Wenn Rationalität an Gesichtspunktslosig-
keit gemessen wird, so zählt als Vernunft,
was am besten den bestehenden Zustand
wiedergibt. Praktisch bedeutet tun, was
getan werden kann, ohne etwas zu ändern.
Objektivität wird als Jurisprudenz
institutionalisiert. Die Beziehung zwischen
Verdinghchung und Staatsmacht ist die
Beziehung zwischen Persönlichem und
Politischem auf der Ebene der Regierung.
Der Staat institutionalisiert Männermacht
durch Privüegierung der Form von Macht,
die der Feminismus als sozial männlich
entlarvt. Die Trennung von Form und

Substanz, Theorie und Praxis etc.
widerspiegelt auf jeder Ebene hnmer wieder das

Regime der Grundnorm: Objektivität.
Wessen Subjektivität zur Objektivität
wird, ist eine Sache sozialer Bedeutung,
dJi. eine Sache der GeschlechterpoUtik.
Einseitiges Ausradieren weiblicher
Verletzungen oder Auflösung der
Voreingenommenheiten in Subjektivität werden
diktiert durch die Trennung Objekt/
Subjekt. Bis diese Trennung als bis auf
den Grund geschlechtiich konfrontiert
wird, wird jede Alternative nur diese

Trennung und ihre Konsequenzen wiederholen.

Das Verhältnis des Feminismus zum
Marxismus
Versuche, eine Synthese zwischen Marxismus

und Feminismus herbeizuführen,
erkennen die Tiefe des Antagonismus und
die eigenständige Integrität jeder Theorie
nicht: Sie konfrontieren die beiden Theorien

nie auf gleichwertiger Basis und als
ob nichts Wesentliches der einen oder
anderen Theorie deren Vereinigung
fundamental gegenübersteht. Schlussendhch
ordnen sie immer die eine Theorie der
anderen unter.
Die Fehlschläge sind darauf zurückzuführen,

dass die Theorien nicht auf ihrem
eigenen Boden untersucht werden: Auf
der Ebene der Methode.
Feminismus macht die Theorie selbst —

die Suche nach einer wahren Analyse des

geseUschafthchen Lebens — zur Suche

nach Bewusstsein und die Analyse von
Ungleichheit zur kritischen Umarmung
seiner eigenen Determinanten. Die koUek-
tive Bewusstseinserweiterung hat die
Geschlechterbeziehungen als koüektive
Tatsache enthüUt. Feminismus steht zum
Marxismus wie der Marxismus zur klassischen

politischen Oekonomie: seine

Schlussfolgerung und endgültige Kritik.
Der Hätz von Gedanke und Ding in
Methode und Reahtät wird umgekehrt in
einer Machtergreifung, die Subjekt mit
Objekt und Theorie mit Praxis
durchdringt. In einer doppelten Bewegung kehrt
der Feminismus die Innenseite des Marxismus

nach aussen und steht ihn auf den

Kopf.
Schlussendhch macht der feministische
Ansatz die Untersuchung des geseUschafthchen

Lebens zu politischer Hermeneutik.
Feministische pohtische Hermeneutik
wäre eine Theorie der Beantwortung der
Frage, was bedeutet es?, die erfassen
würde, dass die erste nachfolgende Frage
sein muss, für wen?, und dies innerhalb
eines Kontexts, der wiederum das
Geschlecht als eine soziale Aufteüung von
Macht erfasst. Lisbeth Freivogel

Literaturvorschläge zur
neueren amerikanischen Theorie:

Andrea Dworkin: Women Hating (Perigee Books
1978) und Pornography: Men Possessing
Women (Perigee Books 1981).
Dorothy Dinnerstein: The Mermaid and the
Minotaur, Sexual Arrangements and Human
Malaise (Harper Colophon 1977).
Ann Foreman: Femininity as Alienation:
Women and the Family in Marxism and
Psychoanalyses (Pluto Press 1977).
Carol Gilligan: In a Different Voice, Psychological

Theory and Women's Development (Harvard

University Press 1982).
Carol C. Gould/Marx W. Wartofsky, Ed.: Women
and Philosophy, Toward a Theory of Liberation
(Perigee 1976). Dies ist eine Anthologie mit
äusserst interessanten Aufsätzen. ;

Buüding Feminist Theory, eine Zusammenstellung

von Aufsätzen aus Quest, a Feminist
Quarterly (Longman 1981).
Zillah R. Eisenstein, Ed.: Capitalist Patriarchy
and the Case for Socialist Feminism, ebenfalls
eine Sammlung von hervorragenden Aufsätzen
(Monthly Review Press 1979).
Lydia Sargent, Ed.: Women and Revolution:
a Discussion of the Unhappy Marriage of
Marxism and Feminism, dasselbe (South End
Press 1981).
Cherrie Moraga/Gloria Anzaldua, Ed.: This
Bridge Called My Back, Writings by Radical
Women of Color (Persephone Press 1981).
Gloria Joseph/Jill Lewis: Common Differences:
Conflicts in Black and White Feminist Perspectives

(Anchor Press 1981).
Bell Hooks: Ain't I a Woman: Black Women
and Feminism (South End Press 1981).
Adrienne Rich: Of Women Born: Motherhood
as Experience and Institution (Norton 1976).
Susan Griffin: The Roaring Inside Her: Women
and Nature (Harper & Row 1979).

Nicht zu vergessen ist das regelmässig erscheinende,

hervorragende Signs: Journal of Women
in Culture and Society.

Seite 25


	Theorieansätze von Catharine A. Mackinnon : Sexualität - Macht - Politik

