Zeitschrift: Emanzipation : feministische Zeitschrift flr kritische Frauen

Herausgeber: Emanzipation

Band: 9 (1983)

Heft: 7

Artikel: Theorieansatze von Catharine A. Mackinnon : Sexualitat - Macht -
Politik

Autor: Freivogel, Lisbeth

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-359999

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-359999
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Seite 22

Catharine A. MacKinnon ist Professorin,
Anwiltin und Feministin in den USA. Sie
ist Mitbegriinderin des Frauenkollektivs in
New Haven, lehrte politische Theorie und
Frauenstudien an der Yale University, so-
wie Geschlechterdiskrimination an den
Law Schools von Yale, Harvard und Stan-
ford. Neben zahlreichen Artikeln in mass-
gebenden feministischen und juristischen
Zeitschriften veroffentlichte sie das Buch
“Sexual Harassment of Working Women:
A Case of Sex Discrimination”, Yale Uni-
versity Press 1979.

Der vorliegende Artikel basiert im Wesentlichen
auf: Feminism, Marxism, Method and the State:
An Agenda for Theory, veroffentlicht in zwei
Teilen in: Signs: Journal of Women in Culture
and Society 1982, vol 7, no. 3, und 1983,
vol. 8, no. 4; Violence Against Women — A
Perspective, in Aegis: Magazine On Ending
Violence Against Women, no. 33, winter 1982;
sowie Notizen eines Vortrages an der Women
and the Law Conference, April 1983 und Noti-
zen einer Debatte mit Phyllis Schlafly.

. Catharine bittet um Abdruck ihrer Adresse und

freut sich iiber Reaktionen: Law School, 285
Law Center, 229 19th Ave. South, Minneanapo-
lis, Minnesota 55455, USA.

Folgende Vorbemerkung maoghte ich
noch anbringen:

Minnlich und weiblich sind fiir Catharine
soziale und politische Konzepte, keine
biologischen Attribute. Sie haben nichts
zu tun mit Natur, Vererbung, Unumging-
lichkeit oder Kérper als solchem.
Sexualitit und Geschlechtlichkeit sind fiir
Catharine ununterscheidbar, untrennbar:
Sexualitit ist fundamental fiir das Ge-
schlecht und grundlegend sozial. Biologie
ist fiir sie der soziale Sinn der Sexualitit
in einem System der Geschlechter-
ungleichheit.

Catharine MacKinnon stellt fest, dass
Feminismus nicht als Methode habend
wahrgenommen, nicht als systematische
Analyse, sondern als lose Sammlung von
Faktoren, Beschwerden, Problemen, die
eher das Ungliick des weiblichen Ge-
schlechts beschreiben als es erkliren. Es
geht ihr darum, aufzuzeigen, dass Femi-
nismus systematisch auf die Erklirung

-



litik — Sex¥

alit

«

der Geschlechterungleichheit zugeht,
mittels eines eigenen spezifischen An-
satzes, der seinem Untersuchungsgegen-
stand entspringt, jedoch auf das Ganze
des gesellschaftlichen Lebens — ein-
schliesslich Klasse — anwendbar ist.

Die feministische politische Theorie
Feministische Praxis (Schwangerschafts-
abbruch, geschlagene Frauen, Vergewalti-
gung, Prostitution, Pornographie etc.)
produziert zusammengenommen eine
feministische politische Theorie: Sexuali-
tit wird als eine Form von Macht identifi-
ziert — als primire Sphire ménnlicher
Macht.

Sexualitit ist dem Feminismus, was dem
Marxismus Arbeit ist: Das, was einem am
meisten gehort, jedoch am meisten weg-
genommen wird. Wie Arbeit dem Marxis-
mus, so ist Sexualitit fiir den Feminismus
sozial erschaffen und das sozial schaf-
fend, als Aktivitit universell jedoch
historisch spezifisch, bestehend aus Stoff
und Geist. Die organisierte Enteignung
der Sexualitit der Einen zum Gebrauch
der Anderen definiert das Geschlecht,
Frau. Heterosexualitit ist die Struktur,
Geschlecht und Familie die eingefrorene
Form, Reproduktion eine Konsequenz
und Macht der Inhalt. Marxismus und
Feminismus sind Theorien der Macht und
ihrer Verteilung: Seiner Arbeit oder seiner
Sexualitiit enteignet sein, definiert macht-
los sein per se.

Das feministische Konzept

Frau sein heisst, identifiziert werden und
sich selbst identifizieren als ein Wesen,
dessen Sexualitit fiir jemand anderer
existiert, der sozial minnlich ist. Zu
fragen, ob eine weibliche Sexualitit exi-
stiert, ist dasselbe wie fragen, ob es Frauen
gibt. Das feministische Konzept, dass das
Personliche politisch ist, stellt methodolo-
gisch den Versuch dar, diese Frage zu be-
antworten.

“Das Personliche ist politisch” ist keine
Metapher und keine Analogie: Es bedeu-
tet, dass die spezifische Erfahrung von
Frauen als Frauen in der Sphire statt-
findet, die sozial als die personliche er-
lebt wird. Die Politik der weiblichen

Situation kennen heisst, das personliche
Leben der Frauen kennen.

Fir den Feminismus ist das Personliche
erkenntnistheoretisch das Politische und
seine Erkenntnistheorie ist seine Politik.
Feminismus ist die Theorie des Gesichts-
punkts der Frauen.

Die feministische Methode

Die Methode formt die Sicht sozialer
Realitdt jeder Theorie und kreiert als
Konsequenz ihre spezifische Auffassung
von Politik als solcher. Die Erfahrung der
Frauen erzeugt eine eigene Methode, sich
die Realitit anzueignen: Bewusstseins-
erweiterung (consciousness raising ist ihr
eigentlicher Ausdruck) die wichtigste
Analysentechnik, Organisationsstruktur,
Praxismethode und Theorie des sozialen
Wandels. Bewusstseinserweiterung geht
konnotativ und analytisch zugleich vor
und ist gleichzeitig Ausdruck von gewShn-
licher und gemeinsamer Sinngebung und
kritische Artikulation von Konzepten. In-
dem sie Gefithle und gewdhnliche, gemein-
same Einzelheiten zum Gegenstand politi-
scher Analyse macht, untersucht sie den
am meisten zerstorten und verseuchten
Boden; der Boden, der uns am eigensten
ist und den wir am besten kennen. Kol-
lektive Bewusstseinserweiterung unter-
sucht eine durch und durch soziale Situa-
tion, eine Mischung von Gedanke und
Materialitit: Die weibliche Sexualitit. Sie
tritt an die Welt heran mittels eines Pro-
zesses, der seine Bestimmung teilt: Das
Bewusstsein der Frauen, nicht als indi-
viduelle oder subjektive Ideen, sondern
als kollektives soziales Wesen. Diese
Methode steht innerhalb ihrer eigenen
Determinanten, um sie aufzudecken, sie
kritisiert diese Determinanten, um sie im
ihnen eigenen Sinn zu werten, um ihr
eigener Sinn zu sein.
Die feministische Theorie des
Wissens

Die feministische Methode hat als eigen-
stindige Sozialanalyse eine eigene Theorie
der Beziehung zwischen Methode und
Wahrheit, dem Individuum und seiner
sozialen Umgebung, zwischen gesellschaft-
lichem Sein und Kausalitit (Ursache-
Wirkung) selbst.

Der minnliche erkenntnistheoretische

Seite 23

Standpunkt ist Objektivitit: der nicht
involvierte Standpunkt, die Sicht aus
Distanz ohne bestimmte Perspektive,
scheinbar seiner Realitit transparent.
Objektivitiat erfasst ihre eigene Perspek-
tive nicht, erkennt nicht, was sie als Sub-
jekt sieht, erkennt nicht, dass die Art, die
Welt zu erfassen, eine Form ihrer Unter-
werfung ist und sie vorwegnimmt.

Das objektiv Erkennbare ist Objekt.
Objektivitit ist der methodologische
Standpunkt, Verdinglichung der soziale
Prozess: Die Frau ist Sexobjekt, und die
sexuelle Verdinglichung der Frau ist der
primire Prozess ihrer Unterwerfung. Die
Unterscheidung zwischen Verdinglichung
und Entfremdung wird durch diese
Analyse in Zweifel gezogen: Vom Ge-
sichtspunkt des Objekts aus ist Verding-
lichung Entfremdung. Fir Frauen gibt es
keinen Unterschied, weil wir nicht Auto-
ren der Verdinglichung, sondern ihr
Gegenstand sind. Der Entfremdete, wel-
cher sich nur als das Andere erfihrt, ist
nicht anders als das Objekt, das sich nur
als Ding erfihrt. Das Andere sein ist Ding
sein.

Nachdem Frauen als Sexualwesen zum
Objekt gemacht und gleichzeitig als von
subjektiven Gefithlen beherrscht stigmati-
siert wurden, weisen sie die Trennung und
Unterscheidung zwischen erkennendem
Subjekt und erkanntem Objekt als Mittel
zur Erfassung des gesellschaftlichen
Lebens zuriick. Die Situation der Frauen
offeriert kein Ausserhalb, um darauf zu
stehen oder es anzustarren, kein Inner-
halb, wo frau hinflichen konnte, kein
Ausweg und nichts zum Gebrauch ausser
den verkorksten Werkzeugen, die man in
unsere Gurgeln runterstopft. Wenn Femi-
nismus revolutionir ist, so ist das der
Grund dafiir. Als Opfer der Objektivitit
dieser entriickt und von ihrer Welt durch
exklusive Zuweisung der subjektiven
Innerlichkeit ausgeschlossen, liegt das
Interesse der Frauen darin, die Unter-
scheidung selbst umzuwerfen.
Feminismus hat seinen Ursprung in den
spezifischen Erfahrungen der Frauen, ist
aber weder subjektiv noch partiell: Kein
innerer Boden und kein Aspekt des
Lebens ist frei von ménnlicher Macht.
Feminismus ist auch nicht objektiv, ab-
strakt oder universell. Feminismus be-
ansprucht weder Universalitit noch ist er
reduzierbar auf Relativitit: er ist Kritik



Sexua

Litat — Ma

der angeblichen Generalitidt, Neutralitit
und Universalitit friiherer Auffassungen.
Diese waren nicht halbrichtig, sondern sie
-rufen das falsche Ganze an. Feminismus
greift nicht nur ménnliche Voreinge-
nommenheit auf, sondern stellt den Uni-
versalitdtsimperativ selbst in Frage. Per-
spektivelosigkeit wird als Strategie minn-
licher Hegemonie entlarvt.

Die feministische Theorie der Macht
Das Geschlechterverhiltnis ist ein Macht-
- verhiltnis, eine gesellschaftliche Hier-
archie. Ebenso die Sexualitdt: zwischen
Geschlechtlichkeit und Sexualitit besteht
kein Unterschied. Geschlecht ist Hier-
archie, Machtaufteilung, die primér sexuell
gelebt wird. Der Mann/Frau Unterschied
und die Dominanz/Unterwerfung Dyna-
mik definieren sich gegenseitig: Ménnlich/
weiblich wird durch die Erotisierung von
Dominanz und Unterwerfung geschaffen.
Sexualitit ist Erotisierung von Dominanz
und Unterwerfung und untrennbar ver-
mischt mit der sozialen Erschaffung von
ménnlich und weiblich. Macht und Unter-
werfung ist der soziale Sinn und Inhalt
des Geschlechts und die feministische
Erklidrung der Geschlechterungleichheit.
Die Macht der Minner iiber Frauen be-
deutet: Wie Minner Frauen sehen, defi-
niert wer Frauen sind. Ménnliche Macht
ist real. Sie ist aber nicht, was sie zu sein
beansprucht, nimlich die einzige Realitit.
Sie ist zur Wirklichkeit gemachter Mythos.
Bewusstseinserweiterung heisst, die Macht
dieser Dualitit zu konfrontieren als total
einerseits und Tauschung andererseits.
Feminismus hat Ménnlichkeit entlarvt als
eine Form von Macht, die gleichzeitig
omnipotent und nichtexistent, ein un-
reales Ding mit sehr realen Konsequenzen
ist.

Pornographie als Ideologie der
Geschlechterungleichheit
Pornographie ist nicht Fantasie, Ver-
zerrung, Projektion, Ausdruck oder Sym-
bol. Sie ist nicht Einbildung in bezug auf
' eine anderswo existierende Realitit. Sie
ist nicht korrupte oder verwirrte Falsch-
darstellung. Pornographie ist sexuelle
Realitit: Sie stellt die Sexualitit minnli-
cher Uberlegenheit dar. Sie konstituiert
Sinn und Bedeutung dieser Sexualitit.
Pornographie erfindet Frauen und hat die
Macht, die Vision in Realitit umzusetzen,
welche dann objektiv als Wahrheit gilt.
Sie enthilt politische Ideen. Sie ist Aus-
druck der Politik minnlicher Uberlegen-
heit. Thr gemiss ist Unterwerfung selbst

ht — PO‘iﬁk — Se

Inhalt der weiblichen Sexualitit.

Vom feministischen Gesichtspunkt aus
dehumanisiert Pornographie Frauen: In
ihr ausgedriickte Sexualitit negiert den
menschlichen Status von Frauen. Porno
sagt, dass Frauen durch ihre Degradierung
und Unterwerfung und Minner durch die
Degradierung der Frauen sexuell stimuliert
werden. Was immer fiir ein menschliches
Wesen degradierend ist, — wie immer dies
definiert wird —, ist das sexuell Stimulie-
rende in minnlicher Sicht und derjenige,
mit dem es getan wird, ist weiblich unab-
hingig von seinem Geschlecht. Degradie-
rung ist in Erotik present, Erotik und
Pornographie sind nicht trennbar.

Sexualitit und Gewalt oder die
Erotisierung der Gewalt

Die Sexualitit von Frauen als solche ist
ein Stigma. Obwohl wir in alldem eine Er-
fahrung weiblicher Sexualitit haben, die
irgendwie authentisch ist, wird uns trotz-
dem nicht erlaubt, sie von unserem Ge-
sichtspunkt aus zu haben. Selbst woriiber
uns erlaubt ist, uns zu beklagen, ist vom
miannlichen Gesichtspunkt aus konstru-
iert: Die diesbeziiglichen Normen driicken
— objektiv und abstrakt — aus, was
Minner sehen und tun, wenn sie Sex mit
Frauen haben. Es ist der minnliche Ge-
sichtspunkt, der so scharf trennt zwischen
Vergewaltigung und Penetration, zwischen
sexueller Belistigung und gewohnlicher
“Einleitung”, zwischen Pornographie
oder Obszonitit und Erotik, zwischen Ge-
walt und Sexualitit. Vom minnlichen
Gesichtspunkt aus ist Vergewaltigung ein
Gewaltverbrechen, nicht ein Verbrechen
gegen die Sexualitit; sexuelle Belistigung
ein Missbrauch von Macht, nicht Sexuali-
tit; Pornographie Gewalt gegen Frauen,
nicht erotisch; und Gewalt gegen Frauen
(geschlagene Frauen) wird behandelt, als
ob es nichts mit Sexualitit zu tun hitte.
Die Erfahrung von Frauen unterscheidet
die so umschriebenen Verhalten nicht so
scharf vom normalen, tiglichen Verhalten.
Frauen sagen: Sexualitit in den normalen,
tiaglichen Formen verletzt uns oft. So-
lange gesagt wird, dass diese Dinge Miss-
brauch von Gewalt, nicht von Sexualitit,

sind, solange kritisieren wir nicht, was aus -

Sexualitdt gemacht worden ist.

Vergewaltigung, zum Beispiel, wird defi-
niert gemiss dem, was Manner denken,
dass es Frauen verletzt: Penetration. Ver-
gewaltigte Frauen lehnen die aufgezwun-
gene Penetration selbstverstindlich ab.
Oft ist es jedoch nicht das, was als zentral
beziiglich des Findringens in die oder der
Enteignung der sexuellen Ganzheit einer
Frau erfahren wird. Verurteilte Vergewal-

Seite 24

xua

litiat — Macht —

tiger denken oft, dass sie fiir etwas ins Ge-
fangnis gesteckt wurden, das nicht sehr
verschieden ist von dem, was die meisten
Minner die meiste Zeit tun. Vergewaltigte
Frauen gehen nicht zur Polizei, weil sie
wissen, dass das Verhalten nicht von
ihrem Gesichtspunkt betrachtet wird. Es
besteht eine Ubereinstimmung zwischen
der Meinung des Vergewaltigers beziiglich
seines Verhaltens und der Perspektive des
Opfers beziiglich dessen, was mit ihr ge-
macht wurde: Es gibt Gemeinsamkeiten
zwischen gewohnlichen heterosexuellen
Verhaltensweisen und der Aktivitit der
Vergewaltigung. Richter sehen dies eben
so. Sie suchen nach mehr Gewalt als ge-
wohnlich. Vergewaltigungsfille enthiillen,
dass sozial akzeptabler Sex viel Gewalt
beinhalten kann. Gewalt und Lust schlies-
sen sich solange nicht aus, als Dominanz
erotisiert wird. Vergewaltigung ist ein Akt
der Unterwerfung der Frau.

Wir kritisieren, dass Vergewaltigung
schiussendlich immer auf sein Wort gegen
ihr Wort hinauslduft — es geht jedoch
wirklich um zwei Perspektiven. Die Ver-
letzung der Vergewaltigung liegt in ihrer
Bedeutung fiir das Opfer, der Standard fiir
die Kriminalitit liegt aber in der Bedeu-

‘tung des gleichen Aktes fiir den Téter.

Nun sind Ménner systematisch konditio-
niert, nicht zu merken, was Frauen
wollen. Sie haben keine Ahnung iiber die
Bedeutung ihres Verhaltens fiir Frauen.
Fiir sie selbst ist es Sex. Und weil er nicht
erkannte, dass sie nicht wollte, ist sie nicht
verletzt. Sie hatte Sex. Sex an und fiir
sich ist keine Verletzung. Sex macht eine
Frau zur Frau. Frauen sind fiir Sex da.
Minner setzen Sexualverhalten ideolo-
gisch fest, definieren Vergewaltigung ge-
miss ihrer Vorstellung dessen, was die
Sexualitidt von Frauen verletzt, indem sie
dies von ihrer Vorstellung dessen abgren-
zen, was sie normalerweise tun.

Das tiefere Problem liegt darin, dass von
einer einzigen objektiven Wahrheit dessen
ausgegangen wird, was sich bei einer Ver-

“gewaltigung tatsichlich ereignet hat, und

davon, dass diese zugrundeliegende Wahr-
heit lediglich mittels objektiver Beweise
eruiert werden muss und objektiv eruier-
bar ist: Also als ob diese Feststellung vom
Geschlecht der Beteiligten und der ge-
schlechtlichen Natur ihres gegenseitigen
Verhaltens trennbar wire.

Es wird von einer einzigen zugrundelie-
genden Realitiit ausgegangen, anstatt von
einer durch unterschiedliche Bedeutungen
gespaltenen Realitit, wie sie Ungleichheit
produziert. Wenn die Realitit gespalten
ist — eine Frau wird vergewaltigt, aber
nicht von einem Vergewaltiger — hat eine
Vergewaltigung nicht stattgefunden.
Gewalt und Sexualitit sind nicht trenn-



bar. Frauen als weibliche Wesen sind pri-
mir Sexualwesen, Gewalt ist erotisiert
und Gewalt gegen Frauen hat eine sexuelle
Komponente. Sie ist ein Vergehen gegen
die Sexualitit.

Die feministische Staatstheorie

Der Staat ist im feministischen Sinne
minnlich: Staat und Recht behandeln
Frauen, wie Ménner sie sehen und behan-
deln. Das Geschlecht wird als Machtauf-
teilung beibehalten. s
Formal ist der Staat minnlich, weil Ob-
jektivitit seine Norm ist. Objektivitit
legitimiert sich, indem sie die Sicht der
existierenden Gesellschaft reflektiert, eine
Gesellschaft, die durch Objektivitit und
seine Sicht geschaffen wurde und wird,
und indem sie diese Sicht und diese Be-
ziechung praktische Rationalitit nennt.
Wenn Rationalitit an Gesichtspunktslosig-
keit gemessen wird, so zihlt als Vernunft,
was am besten den bestehenden Zustand
wiedergibt. Praktisch bedeutet tun, was
getan werden kann, ohne etwas zu @ndern.
Objektivitit wird als Jurisprudenz insti-
tutionalisiert. Die Beziehung zwischen
Verdinglichung und Staatsmacht ist die
Beziehung zwischen Personlichem und
Politischem auf der Ebene der Regierung.
Der Staat institutionalisiert Mannermacht
durch Privilegierung der Form von Macht,
die der Feminismus als sozial méannlich
entlarvt. Die Trennung von Form und

Substanz, Theorie und Praxis etc. wider-
spiegelt auf jeder Ebene immer wieder das
Regime der Grundnorm: Objektivitit.
Wessen Subjektivitit zur Objektivitit
wird, ist eine Sache sozialer Bedeutung,
d.h. eine Sache der Geschlechterpolitik.
Einseitiges Ausradieren weiblicher Ver-
letzungen oder Auflosung der Voreinge-
nommenheiten in Subjektivitit werden
diktiert durch die Trennung Objekt/
Subjekt. Bis diese Trennung als bis auf
den Grund geschlechtlich konfrontiert
wird, wird jede Alternative nur diese
Trennung und ihre Konsequenzen wieder-
holen.

Das Verhiltnis des Feminismus zum
Marxismus

Versuche, eine Synthese zwischen Marxis-
mus und Feminismus herbeizufiihren, er-
kennen die Tiefe des Antagonismus und
die eigenstindige Integritit jeder Theorie
nicht: Sie konfrontieren die beiden Theo-
rien nie auf gleichwertiger Basis und als
ob nichts Wesentliches der einen oder
anderen Theorie deren Vereinigung fun-
damental gegeniibersteht. Schlussendlich
ordnen sie immer die eine Theorie der
anderen unter.

Die Fehlschlige sind darauf zuriickzufiih-
ren, dass die Theorien nicht auf ihrem
eigenen Boden untersucht werden: Auf
der Ebene der Methode.

Feminismus macht die Theorie selbst —
die Suche nach einer wahren Analyse des
gesellschaftlichen Lebens — zur Suche

Seite 25

nach Bewusstsein und die Analyse von
Ungleichheit zur kritischen Umarmung
seiner eigenen Determinanten. Die kollek-
tive Bewusstseinserweiterung hat die Ge-
schlechterbeziehungen als kollektive Tat-
sache enthiillt. Feminismus steht zum
Marxismus wie der Marxismus zur klassi-
schen politischen Oekonomie: seine
Schlussfolgerung und endgiiltige Kritik.
Der Platz von Gedanke und Ding in Me-
thode und Realitit wird umgekehrt in
einer Machtergreifung, die Subjekt mit
Objekt und Theorie mit Praxis durch-
dringt. In einer doppelten Bewegung kehrt
der Feminismus die Innenseite des Marxis-
mus nach aussen und stellt ihn auf den
Kopf.

Schlussendlich macht der feministische
Ansatz die Untersuchung des gesellschaft-
lichen Lebens zu politischer Hermeneutik.
Feministische politische Hermeneutik
wire eine Theorie der Beantwortung der
Frage, was bedeutet es?, die erfassen
wiirde, dass die erste nachfolgende Frage
sein muss, fiir wen?, und dies innerhalb
eines Kontexts, der wiederum das Ge-
schlecht als eine soziale Aufteilung von
Macht erfasst. Lisbeth Freivogel

Literaturvorschlige zur
neueren amerikanischen Theorie:

Andrea Dworkin: Women Hating (Perigee Books
1978) und Pornography: Men Possessing
Women (Perigee Books 1981).

Dorothy Dinnerstein: The Mermaid and the
Minotaur, Sexual -Arrangements and Human
Malaise (Harper Colophon 1977).

Ann Foreman: Femininity as Alienation:
Women and the Family in Marxism and Psycho-
analyses (Pluto Press 1977).

Carol Gilligan: In a Different Voice, Psycholo-
gical Theory and Women’s Development (Har-
vard University Press 1982).

Carol C. Gould/Marx W. Wartofsky, Ed.: Women
and Philosophy, Toward a Theory of Liberation
(Perigee 1976). Dies ist eine Anthologie mit
susserst interessanten Aufsiatzen. :
Building Feminist Theory, eine Zusammen-
stellung von Aufsitzen aus Quest, a Feminist'
Quarterly (Longman 1981).

Zillah R. Eisenstein, Ed.: Capitalist Patriarchy
and the Case for Socialist Feminism, ebenfalls
eine Sammlung von hervorragenden Aufsitzen
(Monthly Review Press 1979).

Lydia Sargent, Ed.: Women and Revolution:
a Discussion of the Unhappy Marriage of
Marxism and Feminism, dasselbe (South End
Press 1981).

Cherrie Moraga/Gloria Anzaldua, Ed.: This
Bridge Called My Back, Writings by Radical
Women of Color (Persephone Press 1981).
Gloria Joseph/Jill Lewis: Common Differences:
Conflicts in Black and White Feminist Perspec-
tives (Anchor Press 1981).

Bell Hooks: Ain’t I a Woman: Black Women
and Feminism (South End Press 1981).
Adrienne Rich: Of Women Born: Motherhood
as Experience and Institution (Norton 1976).
Susan Griffin: The Roaring Inside Her: Women
and Nature (Harper & Row 1979).

Nicht zu vergessen ist das regelmdssig erschei-
nende, hervorragende Signs: Journal of Women
in Culture and Society.



	Theorieansätze von Catharine A. Mackinnon : Sexualität - Macht - Politik

