
Zeitschrift: Emanzipation : feministische Zeitschrift für kritische Frauen

Herausgeber: Emanzipation

Band: 9 (1983)

Heft: 5

Artikel: Zum 10. Todestag Ingeborg Bachmanns : die Wahrheit ist dem
Menschen zumutbar

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-359961

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-359961
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Als Ingeborg Bachmann am 17. Oktober 1973 in Rom starb,

hinterliess sie uns ein Werk, das in seiner Vielfalt bislang noch

kaum erfasst worden ist. Vorallem wir Frauen sollten uns
dieses Werk aneignen, denn Ingeborg Bachmann spricht wie

keine als Frau, als Kolonialisierte, als Bedrohte und mit Sprache

um das Leben Ringende zu uns: Es ist die Auseinandersetzung

mit den Lebensbedingungen der Frauen.
Christa Wolf verweist uns immer wieder auf Ingeborg
Bachmann. Im Folgenden drucken wir einen Auszug aus einem

Essay von ihr über Ingeborg Bachmann ab, gefolgt von einem

Text aus den kürzlich erschienen Poetik Vorlesungen.

Was aber möglich ist, in der Tat, ist Veränderung. Und die
verändernde Wirkung, die von neuen Werken ausgeht, erzieht uns

zu neuer Wahrnehmung, neuem Gefühl, neuem Bewusstsein.

(Aus den Frankfurter Vorlesungen)

Ingeborg Bachmann weiss: "Dichten findet nicht ausserhalb

der geschichtlichen Situation statt". Die geschichtliche Situation

ist derart, dass im Zentrum aller Dichtung die Frage nach

der Möglichkeit der moralischen Existenz des Menschen stehen

muss. Diese Fragestellung ist einer der Hauptantriebe der Bach-

mannschen Prosa — oft in seltsamer Verkleidung, nicht gleich
erkennbar, als subjektiver Reflex, als Angst, Zweifel, Bedrohtheit:

"Am Starkstrom Gegenwart hängen".

Ingeborg Bachmann ist keine ursprüngliche Erzählerin, wenn

man darunter verstehen will, dass jemand unbefangen Geschichten

erzählen und sich selbst damit vergessen kann. Sie berichtet
keine Fälle, sondern denkt über Fälle nach - über den "Grenzfall,

der in jedem Fall steckt". Die Lyrikerin verleugnet sich

nicht: Blosslegung eines überliefemswerten Menschen auch hier.

Überliefernswert, weil bereit und fähig, wichtige Konflikte der
Zeit in sich auszutragen.
Ein anderes Medium also für die gleichen Fragen. "Und stellen

wir sie in Hinkunft so, dass sie wieder Verbindlichkeit haben:

"Mag sein, sie hat sich der grösseren Verbindlichkeit des prosaischen

Stoffes stellen wollen, wie sie in ihrer Umwelt der krassen

prosaischen Banalität ausgesetzt ist. Es mag sie reizen,
die Banalität schreibend zu besiegen. Komposition, eine straffe

Fabel, kunstvoller dramatischer Aufbau, Erzählungen im
strengen Sinn des Wortes stellen sich ihr nicht her. Der Zwang zu

sprechen steht hinter ihrer Prosa wie hinter ihren Gedichten,
eine Bedrängnis, die echt ist und sie legitimiert. Konkrete
Situationen wird man oft vergebens suchen, ebenso wie die
realistische Darstellung gesellschaftlicher Prozesse. Wir haben es

Zum 10. Todestag Ingeborg Bachmanns

DieWahrheit
ist
dem Menschen
zumutbar
mit Geschichten von Empfindungen zu tun. Wie jeden
Schreibenden quält Ingeborg Bachmann das Problem der Wahrheit,

des Wahrheit-Sagens. "Genau sagen, was geschehen ist" -
genügt das? In der Wildermuth-Geschichte, die vom "Er" zum

"Du" und "Ich" hinüberspielt, wird das Scheitern des Versuchs

seziert, Wahrheit durch krankhafte Genauigkeit zu ersetzen,

durch einen Detail-Rausch. Der Dichter Wildermuth, mit der
Gestalt des Erzählers unverkennbar verstrickt, geht bis ans Ende

der Zweifel, nachdem ihm bewusst geworden ist, dass seine

guten alten stabilen Massstäbe ihm abhanden gekommen sind.

Nicht mehr wissen, was wahr ist, Wahrheit-finden für unmöglich

halten, am Ende den Glauben an den Wert der Wahrheit
verlieren: "Aber will ich denn noch weiterkommen mit der Wahrheit?

Wohin? Bis nach Buxtehude, bis hinter die Dinge, hinter
den Vorhang, bis in den Himmel oder nur hinter die sieben

Berge Diese Entfernungen möchte ich nicht zurücklegen

müssen, weil mir der Glaube längst fehlt. "
Geschichte einer Desillusionierung, die bewegungsfähig macht:

Lähmung durch den scheinbar unvermeidlichen Verlust des

Glaubens, Miniaturmodell für einen typischen Vorgang in der

bürgerlichen Intelligenz dieses Jahrhunderts, selbstquälerisch

bis zur absoluten Fragestellung gesteigert. Der einzige Ausweg -
handelnde Verbindung mit wirklichen gesellschaftlichen
Prozessen -, scheint versperrt durch Hoffnungslosigkeit. Die
zieht immer neue Nahrung aus der Entfremdung der realen

Vorgänge, die sie beobachtet. Der Kreis ist geschlossen.

Ingeborg Bachmann, sehr bewusst der Tradition, in der sie steht,
des Problemkreises, aus dem sie schöpfen kann und an den sie so

gebunden ist, ist von ihrer Erfahrung so glaubhaft, so ursprüng-

Ingeborg Bachmann, geboren 1927 in Klagenfurt. Studium
der Rechtswissenschaft und Philosophie, 1950 Promotion.
1952 erste Lesung bei der Gruppe 47. 1959/60 Vorlesungen
an der Uni Frankfurt. Ingeborg Bachmann lebte nach Aufenthalten

in München und Zürich viele Jahre in Rom, wo sie

am 17. Oktober 1973 starb.
Ihr Werk
Gedichte: Die gestundete Zeit, 1953; Anrufung des Grossen

Bären, 1956; Die Zikaden, 1955; der gute Gott von Man-

hatten, 1958; Ein Geschäft mit Träumen, Prosa: Das dreis-

sigste Jahr, Erzählungen, 1961; Malina, Roman, 1971;
Simultan, Erzählungen, 1972; Der Fall Franza, unvollendeter

Roman, 1979; Requiem für Fanny Goldmann, Fragmente

zu einem Roman, 1979. Essays, Reden, Kleinere Schriften,

1981. Gesamtausgabe in vier Bänden.

Seite 20



lieh und auf eigene Weise betroffen, dass der Eindruck des

Epigonalen nicht aufkommen kann. Sie spielt nicht mit der
Verzweiflung, ist bedroht und verstört und wünscht daher
wirklich, gerettet zu werden. Die Zeichen, die sie gibt,
Klopfzeichen, Ausbruchversuche - sind echt. Die Anstrengungen, die
sie unternimmt, sind schonungslos auch gegen sich selbst.

Eine Gestalt, eine lyrische Existenz, die ihre innere Erfahrung
auch zum Gegenstand ihrer Prosa macht und daher immer
wieder zurückkehren muss zur Problematik des Dichters in
dieser Zeit - so, wie sie sich ihr darstellt. Sie kennt alles, was
immer wieder gesagt wurde über die Fragwürdigkeit der dichterischen

Existenz in der spätbürgerlichen Gesellschaft, über
das Herabsinken des Literaturbetriebs zur Börse, über den
angeblich unausweichlichen Zwang der "Nachfahren" zum
Epigonentum. Sie hat es geprüft, aber sie widersetzt sich der
Versuchung zum Selbstbetrug, der in der Kapitulation läge. Sie
kehrt zu einfachen Fragen zurück: Wozu schreiben, "seit kein
Auftrag mehr da ist von oben und überhaupt kein Auftrag mehr
kommt, keiner mehr täuscht. Woraufhin schreiben, für wen sich
ausdrücken und was ausdrücken vor den Menschen, in dieser
Welt?"
Sie begreift die Schuldgeßhle, die Selbstanklagen, diese "Stürze
ins Schweigen" und sogar in den Tod bei vergangenen und
gegenwärtigen Dichtern, sie weiss um den Schmerz, wenn die
Welt nicht auf denselben Ton gestimmt ist wie man selbst. Sie
nimmt diese Erfahrungen an, ohne mit ihnen einverstanden zu
sein: weder Dünkel, noch Snobismus, noch die gängige formale
Scheinrevolte kommen für sie in Frage. Die Zerstörung des Glaubens

bis auf den Grund, der Zynismus heisst, findet nicht statt.
In ihren Essays stärker als in ihrer Prosa fixiert sie ihre
Widerstandsposition: "Wenn wir dulden, dieses "Kunst ist Kunst",
den Hohn hier hinnehmen, stellvertretend für das Ganze - und
wenn die Dichter es dulden und befördern durch Unemst und
die bewusste Auflösung der stets gefährdeten Kommunikation
mit der Gesellschaft - und wenn die Gesellschaft sich der
Dichtung entzieht, wo ein ernster und unbequemer, verändernwollender

Geist in ihr ist, so käme das der Bankrotterklärung
gleich. "
Sie verteidigt keine Aussenbezirke, sondern "Herzländer". Den
Anspruch des Menschen auf Selbstverwirklichung. Sein Recht
auf Individualität und Entfaltung seiner Persönlichkeit. Seine
Sehnsucht nach Freiheit. 'Erkenntnissüchtiger, deutungssüchtiger

und sinnsüchtiger" als andere reibt sie sich an dem
Gegensatz ihrer Existenz zu dem lässigeren, vielleicht bunteren,
aber platten bürgerlichen Dasein. Die "Wonnen der Gewöhnlichkeit",

nach denen der junge Thomas Mann sich noch sehnen
konnte, sind in diesem Jahrhundert zu Ausgangspositionen und
Reservaten des Verbrechens geworden und haben jede
Anziehungskraft gründlich verloren. Zermürbend ist sicher die
individuelle Auflehnung gegen die technische Perfektionierung
der barbarischen Banalität, das einzige Ziel, das der kapitalistischen

Gesellschaft geblieben ist: "Dressurakt auf Dressurakt".

Zermürbend durch das Gefühl, Aussenseiter zu sein, durch
den Verdacht des Anachronismus, der sich zuweilen gegen sie
selbst richtet.
Da gehen die Namen der Figuren mit ihrem Gesicht verloren, da
heissen alle Männer "Moll", da bewegen sie sich nach
vorgegebenen Klischees, da lohnt es sich nicht mehr, Individuen zu
erfinden zu den kümmerlichen Funktionen, die ihnen geblieben
sind. Da wird, so allein gelassen, die normale Anstrengung
des Autors, immer neue, immer schwierigere Gebiete der
Wirklichkeit zu durchdringen und bewusst zu machen, zur Uber-
Anstrengung, die notwendige Spannung zwischen den eigenen
Möglichkeiten und den Anforderungen, die man akzeptiert hat,
zur Über-Spannung. Der radikale Anspruch auf Freiheit wird,

wenn keine gesellschaftliche Bewegung ihm entspricht, zur
verzehrenden Sehnsucht nach der absoluten, der schrankenlosen
und irrealen Freiheit; die vollkommene Verzweiflung an der
Möglichkeit nächster Schritte schlägt um in illusionäre
Forderungen: "die Welt neu" zu "begründen" durch "Auflösung
alles Bestehenden". Und die Abkehr von dieser Radikalität,
die Rückkehr in normale Tätigkeiten und Lebenshaltungen,
wird entweder als Kapitulation empfunden oder bleibt, wie in
"Das dreissigste Jahr", unmotiviert und ohne Grundlage: "Ich
sage dir: Steh aufund geh! Es ist dir kein Knochen gebrochen!"
— Selbstvertrauen, ohne das man nicht leben kann, hier als

Ergebnis einsamen Kampfes.
Zivilisationsmüdigkeit und Fortschrittszweifel sind am heftigsten

in "Undine geht": Vollkommene Entfremdung des
Menschen von sich und seinesgleichen und romantischer Protest
dagegen. Romantisch nicht nur in der Übernahme des Foque-
schen Märchenmotivs, der Undine-Figur, romantisch auch in
der Haltung, der Gegenüberstellung platten Nützlichkeitsdenkens

mit einem "Geist, der zu keinem Gebrauch bestimmt ist".
Der dazu bestimmt wäre, menschenwürdigen Gebrauch von sich"
selbst zu machen, der helfen würde, "Zeit und Tod" zu
verstehen.

Endzeitgefühl - ja. Aber keine Resignation. Immer wieder dieser

Glaube an den Menschen ergreifend, weil er die Verletzbarkeit

unendlich erhöht. Selbst Undine, Anklägerin der Männerwelt

mit der kaum verhüllten Stimme der Autorin, glaubt "ganz
und gar", "dass ihr mehr seid als eure schwachen, eitlen
Äusserungen, eure schäbigen Handlungen, eure törichten
Verdächtigungen". Aber sie ist verdammt, "ihr" zu sagen, sich zu
trennen, zu gehen. Da sie keine Möglichkeit sieht, den Kampf
aufzunehmen, weicht sie vor den unzumutbaren Forderungen
der Gesellschaft zurück, in der Hoffnung, so sich selbst bewahren

zu können. Immer aber endet dieser Rückzug mit
Selbstaufgabe, weil die Trennung von der gesellschaftlichen Praxis
auch die inneren Widerstandskräfte des einzelnen aushöhlt.
Es gibt Versuche, dem zu entgehen. In "Unter Mördern und
Irren " - demjenigen Prosastück, das einer konkreten Schilderung
gesellschaftlicher Bezüge am nächsten kommt - fragt die Autorin

nach dem Sinn der Opfer und damit nach dem Sinn des

Widerstands. Der junge Mann, die Ich-Figur dieser Erzählung
ist ein Ratloser, Suchender, Angewiderter, irritiert durch den

häufigen Wechsel der Wertmassstäbe, dem er ausgesetzt ist:
"Damals, nach 45, habe ich auch gedacht, die Welt sei geschieden,

und ßr immer, in Gute und Böse, aber die Welt scheidet
sich jetzt schon wieder und wieder anders. " Er drückt ein
Grunderlebnis seiner Generation aus: die unheimliche
Wiederauferstehung der Reaktion. Aber er scheint nicht mehr bereit
zu sein, bei jedem neuen Wechsel immer wieder überrascht,
immer wieder verwirrt "nur auf Seiten der Opfer" zu sein:
"Das ergibt nichts, sie zeigen keinen Weg". Anscheinend könnte
er sich vorstellen, auf einer anderen Seite zu stehen, die Haltung
der Wehrlosigkeit aufzugeben, einen Weg zu suchen, in der
Gesellschaft, real, also auch den Gesetzen der Realität unterworfen.

Eine Andeutung nur, eine vorsichtige Frage an den Grenzen

des Bereichs, der durch Literatur alleine nicht zu verändern

ist...
In ihrem beharrlichen Veränderungsverwunsch wird die
gedankliche, fast möchte man sagen: menschliche Leistung der
Ingeborg Bachmann am deutlichsten. Sich nicht "auf mittlere
Temperaturen" einstellen lassen, nicht zugeben wollen, dass

alles "auf eine Frage des Nachgebens, des Beipflichtens reduziert

wird. Eine "neue Sprache" suchen, ein "Denken, das

Erkenntnis will und mit der Sprache durch Sprache hindurch
etwas erreichen will. Nennen wir es vorläufig Realität. "
aus: Christa Wolf, Lesen und Schreiben, Neue Sammlung,
Luchterhand 1980, S. 178-183.

Seite 21


	Zum 10. Todestag Ingeborg Bachmanns : die Wahrheit ist dem Menschen zumutbar

