
Zeitschrift: Emanzipation : feministische Zeitschrift für kritische Frauen

Herausgeber: Emanzipation

Band: 9 (1983)

Heft: 5

Artikel: Frauen in Chile : Waschen für die Reichen - Kämpfen für die Armen

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-359957

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-359957
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FRAUEN IN CHILE

Waschen für die Reichen —

Kämpfen für die Armen

Zehn Jahre werden es im kommenden Herbst sein, seit in Chile eine rechte

Militärjunta die Macht an sich gerissen hat. Folter, Morde, tausende von
Verschwundenen ist die eine Seite dieses Terrorregimes, massive

Verschlechterung der Lebensbedingungen für die grosse Mehrheit der
Bevölkerung die andere. Die Frauen haben die Verbesserungen, die ihnen die

demokratische Regierung unter Allende gebracht hat, wieder verloren,
sie trauern um ihre Angehörigen, haben nicht genug zu essen, um ihre

Kinder zu ernähren, aber sie haben auch angefangen, den Widerstand zu

organisieren.
Den folgenden Artikel haben wir aus 'Frauen auf die Barrikaden' einer

sozialistischen Frauenzeitung in der BRD übernommen. Gladys Diaz,
die Verfasserin dieses Beitrags war während der Volkfrontregierung eine

bekannte Journalistin und Mitglied der "Bewegung der revolutionären
Linken". 1975 wurde sie vom chilenischen Geheimdienst verhaftet und

gefoltert. Dank der internationalen Proteste erhielt sie die Möglichkeit,
ins Exil zu gehen.

Seite 8



Wir begreifen unseren Kampf, den Kampf
der Frauen, als Teil des Klassenkampfes.
Deshalb halten wir den Kampf zur Befreiung

unserer Völker für vorrangig und
verstehen die ausgebeuteten Männer und
Frauen als eine Einheit, eine Klasse.
Innerhalb dieser Klasse stellen wir einen
wichtigen Sektor dar, einen Sektor von
50%, von doppelter Ausbeutung betroffen,

von altersher unterdrückt,
zurückgestellt, unverstanden und in den
wichtigsten Diskussionsschwerpunkten
meistens vergessen.
Im Befreiungskampf unserer Völker
stehen wir vielfältigen Widersprüchen gegenüber,

d.h. wir sind gleichzeitig Arbeiterinnen,

Familienmütter, Verantwortliche
für den Haushalt, und zudem haben wir
uns entschieden, die Rolle der bewuss-

ten, der dem Volk verpflichteten Frau
zu übernehmen. Eben deswegen stehen
wir in einem doppelten Kampf, dem

Freiheitskampf gemeinsam mit unserem
Volk und dem Kampf um unsere Emanzipation,

der uns bisweilen aufreibt und
ermüdet. Der Alltag hat uns gelehrt,
dass dieser Kampf für unsere
Gleichberechtigung lediglich ein Teil des Kampfes
zur Zurückgewinnung der Menschenwürde

ist, zur Wiedereroberung des eigentlichen

Wertes von Menschen, die ihre
Geschichte selbst gestalten und nicht nur
als Beobachter an ihr teilnehmen.
Wir verstehen den Kampf um unsere
Emanzipation als Teil des Kampfes
für unsere Befreiung, der sich jedoch
nicht innerhalb der kapitalistischen
Gesellschaft führen lässt. Erst wenn
das Proletariat die Macht übernommen
hat, wird er wirklich beginnen. Wir sind
davon überzeugt, denn die Geschichte
und die Erfahrungen zeigen es, dass

unsere Befreiung als Frauen kein
automatisches Geschenk des Sozialismus sein
wird. Wir haben einen langen Kampf
vor uns, denn lang ist die Geschichte,
in der der Feind die Möglichkeit hatte,
seine Ideologie uns, unseren Genossen
und überhaupt der ganzen Gesellschaft
einzutrichtern. Notwendigerweise ist der
Weg lang und steinig, auf dem wir die
Kämpfe führen, die ideologischen
Schlachten gegen Deformation, Vorurteile

und den ganzen Ballast, der die heutige
Situation bestimmt, die die Frau in der
Gesellschaft erlebt und in ihrer
Zweierbeziehung erträgt.
Der lateinamerikanische Kapitalismus hat
in den letzten zwei Jahrzehnten nichts
anderes getan, als die Ausbeutung und die
Mangelsituation der Massen zu steigern.
Die aufgepfropfte Vorherrschaft der
Wirtschaft in Lateinamerika kann nicht
anders, als sich auf autoritäre Regierungen

zu stützen in Form von
Militärdiktaturen oder Scheindemokratien, die
ihrerseits auf Überausbeutung und
Unterdrückung zurückgreifen.

In diesem Rahmen eben hat die Frau
die brutale Erfahrung machen müssen,
unter diesen Diktaturen ihre so opferreich,

über Jahre hinaus erkämpften
Errungenschaften wieder zu verlieren.
Unter der Diktatur von Pinochet lernt
die chilenische Frau zu verstehen, dass
sie mit den Militärs nichts zu gewinnen
hat und auch, dass sie alleine, individuell
den stetigen Raubzug gegen die kleinen
erreichten Freiräume nicht aufhalten
kann. Die Militärregierung zerstörte ihre
Familie durch Verhaftung, Erschiessung
oder Verschleppung von Ehemann,
Bruder oder Vater oder manchmal auch
allen zusammen. In eben diesen sechs

Jahren, in denen das Recht auf freie
Meinungsäusserung und Organisation
abgeschafft wurde, nahm man ihnen auch
die Krabbelstuben, die kostenlosen
Kindergärten, die medizinische Versorgung
von Mutter und Kind und den rechtmässigen

halben Liter Milch für die
Grundernährung der Kinder.
Sie sind gezwungen, ihr Haus zu verlassen,
um die notwendigen Mittel für den
Lebensunterhalt zu suchen und damit eine

wichtige Rolle in der Ökonomie der
Familie einzunehmen. Sie wird wieder zum
Zentrum der Familie, wie schon vor
tausend Jahren, weil ihr Mann gefangen
oder erschossen, verschwunden oder
arbeitslos ist oder nur einen Mindestlohn

erhält, der für den Unterhalt nicht
ausreicht. Indem sie aber auf Arbeitssuche

ist, für die Reichen wäscht oder
bei Kirchen und in der Nachbarschaft
um Solidarität bittet, verlässt die Proletarie

rin ihr Ghetto, erweitert ihr Bild
von dem, was vorgeht, und in ersten
Ansätzen, oft noch diffus, formt sich
ihr Bewusstsein. Sie ist beunruhigt, sie

fragt, sie antwortet oder sucht die
Antwort im Gespräch mit anderen Frauen.
Sie tauscht ihren Standpunkt mit den
anderen Frauen von anderen Gefangenen

aus, die sie in den unendlichen
Schlangen vor den Toren der
Konzentrationslager trifft. Aus dieser Situation
heraus entstehen die ersten
Organisationsformen: Komitees der Angehörigen
der Verschwundenen, Komitees der
Angehörigen politischer Gefangener,
Gemeinschaftsküchen für die Arbeitslosen,
Vereinigung der Hausangestellten,
Mütterzentren, Frauenzentren in den
Armensiedlungen usw.. Sie ist auf der Suche
nach einer kollektiven Antwort auf
ihre Probleme, auf die für sie fühlbarsten
Schwierigkeiten. Wenn ein Verfolgter zu
ihr kommt, lässt sie ihn in ihr Haus, mit
Angst zwar, die sie jedoch bezwingt,
denn sie denkt an ihren Mann, der
Gefangener ist oder ebenfalls Verfolgter.
Sie hebt ein Flugblatt auf, liest es

verstohlen und zerstört es hinterher. Bei
anderer Gelegenheit bringt sie es fertig,
es der Kollegin, der Nachbarin oder den

Verwandten zu zeigen. Etwas später
im Lebensmittelgeschäft, wo sie ihre
Einkäufe erledigt, gibt sie ihren Kommentar
dazu ab. Sie integriert sich in den Widerstand

auf halblegaler Ebene oder im
Untergrund. Die 'Domitilias Barrios'
aus Chungare werden nicht von einem
Tag auf den anderen geboren, sie sind
das Ergebnis ihrer Geschichte und der

Entwicklung ihres Bewusstseins über die
Rolle der doppelten Ausbeutung und
der geduldig erbauten Pflicht gegenüber
der Sache des Volkes.
Im heutigen Chile verwandelt sich die
Diktatur mit ihrer konsequenten
Unterdrückung in einen Hochofen, in dem
hunderte von Domitilias geschaffen und
geformt werden. Zu Hunderten bauen
heroische Frauen zusammen mit den
Männern an dem immer grösser werdenden

Netz des Widerstandes. Nur so können

wir uns die massive Resonanz auf die
Feier des 8. Märzes erklären, nur so
verstehen wir den heldenhaften Hungerstreik
der Frauen der Verschwundenen.
Die Frau muss sich den Raum in den

politischen und Massenorganisationen
erringen. Sie braucht dazu die doppelte
Anstrengung, die ein Kamerad für die

gleiche Aufgabe benötigt. Sie muss
Verdienste vorweisen, damit man ihr
vertraut. Vor dem Militärputsch war es

häufig so, dass die militanten Frauen
der chilenischen linken Parteien Aufgaben

erfüllten, die damit übereinstimmten,
was die Fortsetzung ihrer sozialen Funktion

war. In den ersten Jahren des
Widerstandes übernahm die Frau die Aufgabe,

Verbindung zu halten und Verfolgte
zu decken. Das war sehr natürlich, denn
die Repression konzentrierte sich vor
allem auf Männer, für kurze Zeit war
der Feind weniger rigoros in der
Beachtung der Überwachung von Frauen.
Der althergebrachte Machismus der Militärs

begünstigte die Bewegungsmöglichkeiten

der Genossinnen. Die Mehrheit
der im Jahre 1975 verhafteten Genossinnen

war mit den o.g. Aufgaben betraut
und wurde unter dieser Voraussetzung
Opfer der Repression. Heute sind zahllose

Genossinnen verschwunden, die
die Aufgabe von Kontakt und Deckung
von Genossen übernommen hatten. Eine
Minderheit von ihnen hatte Leitungsverantwortung

auf mittlerer und höherer
Ebene.
Das war 1975 - heute spricht man schon
nicht mehr so. Niemandem würde einfallen

zu sagen, dass die Arbeit als Kontaktperson

nur den Frauen zukommt. Die
Militante hat die Verbindungsarbeit gut
gemacht, unter glühender Sonne und bei
Regen, sie liess ein Kind allein zu Haus
oder sie nahm die Kinder mit sich. Sie

verwirklichte ihr Recht zu kämpfen,
ohne das Leben zurückzuweisen, die

Mutterschaft, die Liebe, die Fröhlich-

Seite 9



keit. Von da aus, von diese stumpfen
und grauen Aufgabe der Verbindungsarbeit

ging sie dazu über, Widerstandskomitees

zu bilden oder zusammen
mit der Arbeiterklasse die zukünftigen
Aufgaben für ihre Front oder kleine
Programme für die Fabrik zu erarbeiten.
Die Genossinnen im Land stellten sich
den höheren Aufgaben und lernten das

schwere Handwerk der Führung des

Widerstandes. Genauso wurde auch die

bewaffnete Propaganda Teil ihrer Aufgaben

als Militante. Die bürgerliche Presse

als sie von der bewaffneten Aktion
berichtet, bei der der mit Arbeitern
besetzte Bus von Mandeco gestoppt,
Flugblätter verteilt und eine Erklärung
verlesen wurde, weist mit Verachtung
darauf hin, dass diese Aktion von einer
Frau geleitet wurde. Sie wül damit
zeigen, wie niedrig die Moral des Widerstandes

ist, der sogar Frauen benutzt. Unter
Führung von Frauen und wiederum
bewaffnet, verschaffte sich eine Gruppe
Zugang zur Kantine des Quimantu-
Verlages, wo die Arbeiter zum Mittagessen

versammelt waren, und
veranstaltete eine politische Blitzkundgebung.

Die müitante Frau hat sich in vielen
Schlachten bewährt, aber genauso wie
die Genossen musste sie ihre Feuerprobe

bestehen: das war die Zeit der Folter.

Die MUitärs haben genau wie wir auch
einen tiefen Klassenhass, aber die Frau.
die sich ihrem Volk verpflichtet hat,
hassen sie doppelt. Sie hassen sie

deswegen, weü sie es sich herausgenommen
hat, den ihr zugewiesenen Rahmen zu
sprengen. Weil sie sich erdreistet hat,
gegen das System zu rebellieren. Und eben

deswegen richten sie ihren Grimm gegen
ihre Emanzipation von dieser traditionellen

Rohe. Die Folterer drohen den
Frauen an, ihre Kinder zu holen und
sie in ihrer Abwesenheit umzubringen,
wenn sie nicht geständig sind. Oder sie

haben die Kinder schon da und bringen
sie im einem angrezenden Zimmer zum
Weinen, um die Frau wieder an ihre
grundlegende Mutterfunktion zu
erinnern. Sie reissen ihr die Sachen vom Leib,
befummeln sie, vergewaltigen sie, geben
ihr Elektroschocks, ihrem Körper, der
erwachsen wurde mit einer Auffassung
von Schamhaftigkeit und Jungfräulichkeit.

Sie zerschlagen ihr das Gesicht und
den Körper, um zu entstellen, denn
das bürgerliche Leitbild der Frau ist
die Schönheit, und die Gesellschaft misst
dem grosse Wichtigkeit bei. Sie führen
sie sterbend und blutend ihrem Genossen

vor, um ihn zu zerbrechen, damit sie

ihn bittet zu reden. Auf diese Art
konfrontieren sie die Liebe zu dem Genossen

mit der Liebe zum Volk und der
Sache der Befreiung.

Deswegen sind die gefangenen Frauen
in Très Alamos stolz, dass 95% der
Frauen der Folter heldenhaft
widerstanden haben. *~

Genau wie auch die Genossen bauten die

gefangenen Frauen Tag um Tag an ihrer
Freiheit. Auf den Mangel an Pressefreiheit
antwortete man mit Wandzeitungen, die
installiert oder versteckt wurden, je nach
Bewachung. Auf den Mangel an
Ausdrucksfreiheit antwortete man mit eigenen

Gedichten, Liedern, Theaterstücken,
Tänzen und eigener Choreographie, die

unser Leben, unsere Hoffnung wiedergaben.

Die gefangenen Frauen lernten, dass

die Kinder nicht individueües Eigentum
sind, sondern Kinder des Kollektivs. Der
kleine Miguel wurde im Bauch von Rosa

verhaftet, sie war im siebenten Monat
schwanger. Miguel wurde im Gefängnis
geboren und wurde entlassen mit einem
Jahr und vier Monaten, als er schon nach
dem Rhythmus des Liedes vom Neger Jose

tanzen konnte und in die Hände
klatschte, um das kommende Essen

anzukündigen. Miguel, genauso wie Amanda
oder Alejandro und viele andere, erlebte

eine andere Konzeption von Familie. Sie

waren Kinder einer Mutter und hundert
Tanten. Ihre Ernährung, ihre Erziehung,
ihre Zerstreuung, das Waschen ihrer
Kleidung, die Sauberkeit usw. waren
Aufgaben des Kollektivs. Die Mutter erfüllte
in Bezug auf ihr Kind die gleichen Pflichten,

wie jede andere von uns.
Mit diesem Packen an Erfahrung kommt
die Müitante ins Exü. Mit all diesen Wunden,

die entstehen, wenn man geliebte
Wesen verhert, dem Trauma, das die
durchlebten Horrormomente in den Klauen

der feindlichen Bestie zurücklassen,
aber auch mit vollen Armen, durch die
erhaltende Solidarität, die in Strömen zu-
fliesst. Sie kommt mit einer von aussen

gealterten Haut, von innen jedoch erneuert,

durch die Erfahrung, die Fähigkeit
gehabt zu haben, ihre Pflicht gut zu erfüllen.

Sie kommt in ein aufgezwungenes,
jedoch übergangsweises Exü, an eine

Kampffront, die weniger Kraft hergibt,
weniger erfreulich ist, aber nützlich für
die Kampffront im Lande — nützlich und
notwendig. Es ist das vorläufige Terrain,
in dem die Nachhut auf- und ausgebaut

Streikende Frauen organisieren eine Streikküche

Seite 10



Frauen und Kinder bei einer Landbesetzung

wird, zur Versorgung, zur Denunzierung,
Propagandisierung und zur internationalen

Kräfteakkumulation mit Hilfe von
Aktionen, die in der vordersten Linie der
Schlacht entfaltet werden.
Das Exil muss ausserdem dazu genutzt
werden, die Bedingungen zur Rückkehr
vorzubereiten, um sich mit frischen Kräften,

erholt und gestärkter als zuvor wieder

in die Kämpfe in Chile zu integrieren.
Doch die Lösung der erwähnten Aufgaben

geht ungleichmässig voran, man stösst
auf Hindernisse, macht Fortschritte, tritt
auf der Stelle... Im Exil treffen wir
Militante einmal mehr auf die alltäglichen
Widersprüche, wenn es darum geht, Frau,
Arbeiterin, Mutter, Hausverantworthche
und Müitante zu sein.
Gestern im Gefängnis hat die Frau, nachdem

sie in der Folter mit ihrer Rolle
gebrochen hatte, lange über ihr Leben
nachgedacht. Sie ist sich vieler Sachen bewusst
geworden und sie schrieb ihrem Genossen,

der ebenfalls eingesperrt oder in Freiheit

war, um ihm ihre Gedanken mitzu-
teüen. Sie stellte die wenig proletarische
Beziehung, die sie zueinander hatten, in
Frage. Ihr lag daran, eine ideologische
Diskussion über dieses Thema zu entwik-
keln, und sie begann sich damit
auseinanderzusetzen und die Erörterungen auch
im KoUektiv zu führen. Mit wachsender
Erkenntnis veränderte sich für sie auch
die Definition der Zweierbeziehung. (••¦)
Das Kind ist wieder individuelles Eigentum

geworden und zwar so individuell,
dass sie nicht mal mit ihrem Genossen
rechnen kann, der derart beschäftigt ist,
dass er sich nicht an den Aufgaben be-
teüigen kann.
Wenn die Müitante ins Exü kommt, hat
sie aufgrund ihrer Lebensgeschichte mehr
Selbstvertrauen. Sie fordert viel mehr von
sich selbst, aber auch von ihren Genossen,
ihrer Familie, der Gemeinschaft. Aber sie
findet keine entsprechende Resonanz,
nicht bei ihrem Genossen, nicht bei der
Famüiengemeinschaft, nicht in den
Organisationen, die das Kollektiv darstellen.

Sie nimmt an, der Genosse hätte
Fortschritte gemacht, er wäscht das Geschirr,
deckt den Tisch und geht Einkaufen. Der
Genosse hilft, aber er steht sich nicht den
voüen Pflichten. Die Rolle wird nicht ge-
teüt, nur erleichtert. Die Frau bleibt
weiterhin die Verantwortliche. Die
Verantwortliche wovon eigenthch?
Davon nämlich, alles doppelt zu akzeptieren:

doppelte Ausbeutung, doppelt schweres

Exü, weü sie zum einen die selben
Schwierigkeiten wie der Mann im Exü zu
bewältigen hat, zum andern noch die Aufgabe

erfüllen muss, die ihr all ihre verschiedenen

Roüen aufzwingen, die sie ständig
in Einklang bringen muss. Einmal mehr
muss sie die doppelte Kraft aufbringen,
um ihre Pflichten zu erfüllen, um sich nicht
dem Druck zu beugen, eine Rolle zugunsten

der anderen abzulegen. Sie wünscht
sich, eine vollständige Frau zu sein, Kinder
zu haben und sie aufzuziehen, an der
Front oder in der Nachhut zu kämpfen,
Genossin zu sein, in einer militanten
Beziehung zu leben, Arbeiterin zu sein, ein
Heim zu haben. Um dies alles zu erfüllen,
muss sie sehr viel mehr arbeiten als der
Mann, und wenn sie es tut, dann immer
unter Selbstbeschuldigungen, weil sie

ständig dazu gezwungen ist, die Zeit, die
sie für eine Roüe aufwendet, der anderen
wieder abzuziehen.
Wo nun ist die Lösung? Die Lösung können

nicht wir geben, sondern das Kollektiv

- wir und ihr, Genossen. Ganz
offensichtlich hegt die Lösung nicht darin, für
einige Stunden eine bezahlte Arbeiterin
zu suchen, die die Hausarbeiten erledigt.
Sie hegt nicht darin, die Kinder zu
Verwandten zu schicken, die mehr Zeit
haben, weil sie sich nicht dem Kampf
verschrieben haben, und sie liegt auch
nicht darin, die eine oder andere Rolle zu
übernehmen, unsere Integrität zurückweisend.

Wir meinen, dass die Lösung auch
nicht sein kann, dass die Frau aus lauter
Freiwilligkeit alle Rollen übernimmt, wie
eine Superfrau, mit übermenschlichem
physischem, psychischem und intellek¬

tuellem Kraftaufwand, was langfristig nur
zu ihrer Zerstörung führt.
Die Lösung kann nur gefunden werden,
dass sich die Männer unseren Kampf für
Autonomie zu eigen machen. Notwendigerweise

muss dazu eine grosse
Auseinandersetzung geführt werden, die wir zwar
in Gang bringen können, die jedoch
verpflichtend für alle ist, alle diejenigen, die
das kapitalistische System infrage stellen
und sich danach sehnen, eine bessere Welt
aufzubauen, eine gerechte, brüderliche,
sozialistische. Wenn wir uns vornehmen,
Erbauer der Freiheit zu sein, wenn wir
konsequente Revolutionäre sein wohen,
dann können wir die aktuellen Bedingungen

der Frau nicht vom Thema des Exüs,
der Solidarität, den Kämpfen unserer Völker

trennen. (•••)

Zu Beginn der Geschichte hatte die Frau
in der sozialen Gemeinschaft eine
entscheidende Rohe inne, doch als die
Spielregeln geändert wurden, verkehrte sich
die Situation in ein erbarmungsloses,
grausames Zurückgehen. Es war der
Anfang einer Geschichte von Leid und
Demütigung.
Die verlorene Identität wiederzuerlangen,
auf dem Wege zu unserer Befreiung
voranzuschreiten und unsere Emanzipation zu
erreichen, die verstanden und unterstützt
werden sollte, all dies wird Teil eines
Prozesses sein, den wir nur langsam erkennen
und der nicht frei ist von Schwierigkeiten.
Unsere Aufgabe ist es, damit anzufangen,
wenn es auch klar ist, dass Mihionen von
Frauen in allen Teilen der Erde schon
angefangen haben. Diese Geschichte beginnt
jeden Tag wieder, wenn eine Frau in
irgendeinem Winkel des Widerstandes über
die blosse Arbeit als Verbindungsperson
zu fungieren hinausgeht, weü sie es durch
doppelte Arbeit geschafft hat zu organisieren,

zu improvisieren und anzuführen.
Sie beginnt auch jeden Tag wieder, wenn
eine Frau in ChÜe, in Lateinamerika oder
in irgendeinem Teü der Erde sich dem
Kampf der Ausgebeuteten anschliesst und
dabei lernt, zu erwarten, dass wenn sie
fallt, grosszügige Hände des Volkes ihre
Kinder aufziehen, lernt, gemeinsam mit
ihren Genossen den Weg bis zum endgültigen

Sieg zu gehen.
Schliesslich und endlich sehnen sich diese
50% danach, das Recht zu haben, überall
gehört zu werden, dabei zu sein, aktiv
teüzunehmen, an den Entscheidungen
und den Instanzen, in denen sie gefäüt
werden.
Wir sehnen uns danach, ein Sektor von
quahtiver Wichtigkeit zu sein und nicht
nur aufgrund unserer Zahl für wichtig
gehalten zu werden.

Der Artikel wurde von der Redaktion gekürzt.

Seite 1 1


	Frauen in Chile : Waschen für die Reichen - Kämpfen für die Armen

