Zeitschrift: Emanzipation : feministische Zeitschrift flr kritische Frauen
Herausgeber: Emanzipation

Band: 9 (1983)

Heft: 5

Artikel: Frauen in Chile : Waschen fur die Reichen - Kampfen fir die Armen
Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-359957

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-359957
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

FRAUEN IN CHILE

Waschen fiir die Reichen —
Kémpfen fiir die Armen

Zehn Jahre werden es im kommenden Herbst sein, seit in Chile eine rechte
Militirjunta die Macht an sich gerissen hat. Folter, Morde, tausende von
Verschwundenen ist die eine Seite dieses Terrorregimes, massive Ver-
schlechterung der Lebensbedingungen fiir die grosse Mehrheit der Bevol-
kerung die andere. Die Frauen haben die Verbesserungen, die ihnen die
demokratische Regierung unter Allende gebracht hat, wieder verloren,
sie trauern um ihre Angehorigen, haben nicht genug zu essen, um ihre
Kinder zu ernihren, aber sie haben auch angefangen, den Widerstand zu
organisieren.

Den folgenden Artikel haben wir aus ‘Frauen auf die Barrikaden’ einer
sozialistischen Frauenzeitung in der BRD iibernommen. Gladys Diaz,
die Verfasserin dieses Beitrags war wihrend der Volkfrontregierung eine
bekannte Journalistin und Mitglied der ‘“Bewegung der revolutioniren
Linken”. 1975 wurde sie vom chilenischen Geheimdienst verhaftet und
gefoltert. Dank der internationalen Proteste erhielt sie die Moglichkeit,
ins Exil zu gehen.

Seite 8



Wir begreifen unseren Kampf, den Kampf
der Frauen, als Teil des Klassenkampfes.
Deshalb halten wir den Kampf zur Befrei-
ung unserer Volker fiir vorrangig und
verstehen die ausgebeuteten Ménner und
Frauen als eine Einheit, eine Klasse.
Innerhalb dieser Klasse stellen wir einen
wichtigen Sektor dar, einen Sektor von
50%, von doppelter Ausbeutung betrof-
fen, von altersher unterdriickt, zuriick-
gestellt, unverstanden und in den wich-
tigsten Diskussionsschwerpunkten mei-
stens vergessen.

Im Befreiungskampf unserer Volker ste-
hen wir vielfaltigen Widerspriichen gegen-
iber, d.h. wir sind gleichzeitig Arbeite-
rinnen, Familienmiitter, Verantwortliche
fir den Haushalt, und zudem haben wir
uns entschieden, die Rolle der bewuss-
ten, der dem Volk verpflichteten Frau
zu tbernehmen. Eben deswegen stehen
wir in einem doppelten Kampf, dem
Freiheitskampf gemeinsam mit unserem
Volk und dem Kampf um unsere Emanzi-
pation, der uns bisweilen aufreibt und
ermiidet. Der Alltag hat uns gelehrt,
dass dieser Kampf fir unsere Gleichbe-
rechtigung lediglich ein Teil des Kampfes
zur Zurickgewinnung der Menschenwiir-
de ist, zur Wiedereroberung des eigent-
lichen Wertes von Menschen, die ihre
Geschichte selbst gestalten und nicht nur
als Beobachter an ihr teilnehmen.

Wir verstehen den Kampf um unsere
Emanzipation als Teil des Kampfes
fir unsere Befreiung, der sich jedoch
nicht innerhalb der kapitalistischen
Gesellschaft filhren ldsst. Erst wenn
das Proletariat die Macht iibernommen
hat, wird er wirklich beginnen. Wir sind
davon iiberzeugt, denn die Geschichte
und die Erfahrungen zeigen es, dass
unsere Befreiung als Frauen kein auto-
matisches Geschenk des Sozialismus sein
wird. Wir haben einen langen Kampf
vor uns, denn lang ist die Geschichte,
in der der Feind die Moglichkeit hatte,
seine Ideologie uns, unseren Genossen
und iiberhaupt der ganzen Gesellschaft
einzutrichtern. Notwendigerweise ist der
Weg lang und steinig, auf dem wir die
Kémpfe fiilhren, die ideologischen
Schlachten gegen Deformation, Vorurtei-
le und den ganzen Ballast, der die heutige
Situation bestimmt, die die Frau in der
Gesellschaft erlebt und in ihrer Zweier-
beziehung ertrigt.

Der lateinamerikanische Kapitalismus hat
in den letzten zwei Jahrzehnten nichts an-
deres getan, als die Ausbeutung und die
Mangelsituation der Massen zu steigern.

Die aufgepfropfte Vorherrschaft der Wirt-

schaft in Lateinamerika kann nicht
anders, als sich auf autoritire Regierun-
gen zu stitzen in Form von Militar-

diktaturen oder Scheindemokratien, die -

ihrerseits auf Uberausbeutung und Unter-
driickung zuriickgreifen.

In diesem Rahmen eben hat die Frau
die brutale Erfahrung machen miissen,
unter diesen Diktaturen ihre so opfer-
reich, iiber Jahre hinaus erkdmpften
Errungenschaften wieder zu verlieren.
Unter der Diktatur von Pinochet lernt
die chilenische Frau zu verstehen, dass
sie mit den Militdrs nichts zu gewinnen
hat und auch, dass sie alleine, individuell
den stetigen Raubzug gegen die kleinen
erreichten Freirdume nicht aufhalten
kann. Die Militarregierung zerstorte ihre
Familie durch Verhaftung, Erschiessung
oder Verschleppung von Ehemann,
Bruder oder Vater oder manchmal auch
allen zusammen. In eben diesen sechs
Jahren, in denen das Recht auf freie
Meinungsdausserung und Organisation ab-
geschafft wurde, nahm man ihnen auch
die Krabbelstuben, die kostenlosen Kin-
dergdrten, die medizinische Versorgung
von Mutter und Kind und den rechtmas-
sigen halben Liter Milch fiir die Grund-
erndhrung der Kinder. (...)

Sie sind gezwungen, ihr Haus zu verlassen,
um die notwendigen Mittel fiir den Le-
bensunterhalt zu suchen und damit eine
wichtige Rolle in der Okonomie der Fa-
milie einzunehmen. Sie wird wieder zum
Zentrum der Familie, wie schon vor
tausend Jahren, weil ihr Mann gefangen
oder erschossen, verschwunden oder
arbeitslos ist oder nur einen Mindest-
lohn erhalt, der fiir den Unterhalt nicht
ausreicht. Indem sie aber auf Arbeits-
suche ist, flir die Reichen wischt oder
bei Kirchen und in der Nachbarschaft
um Solidaritdt bittet, verldsst die Prole-
tarierin ihr Ghetto, erweitert ihr Bild
von dem, was vorgeht, und in ersten
Ansitzen, oft noch diffus, formt sich
ihr Bewusstsein. Sie ist beunruhigt, sie
fragt, sie antwortet oder sucht die Ant-
wort im Gesprdch mit anderen Frauen.
Sie tauscht ihren Standpunkt mit den
anderen Frauen von anderen Gefange-
nen aus, die sie in den unendlichen
Schlangen vor den Toren der Konzen-
trationslager trifft. Aus dieser Situation
heraus entstehen die ersten Organisa-
tionsformen: Komitees der Angehorigen
der Verschwundenen, Komitees der Ange-
horigen politischer Gefangener, Gemein-
schaftskiichen fiir die Arbeitslosen, Ver-
einigung der Hausangestellten, Miitter-
zentren, Frauenzentren in den Armen-
siedlungen usw.. Sie ist auf der Suche
nach einer kollektiven Antwort auf
ihre Probleme, auf die fiir sie fiihlbarsten
Schwierigkeiten. Wenn ein Verfolgter zu
ihr kommt, ldsst sie ihn in ihr Haus, mit
Angst zwar, die sie jedoch bezwingt,
denn sie denkt an ihren Mann, der Ge-
fangener ist oder ebenfalls Verfolgter.
Sie hebt ein Flugblatt auf, liest es ver-
stohlen und zerstort es hinterher. Bei
anderer Gelegenheit bringt sie es fertig,
es der Kollegin, der Nachbarin oder den

Seite 9

Verwandten zu zeigen. Etwas spiter
im Lebensmittelgeschift, wo sie ihre Ein-
kdufe erledigt, gibt sie ihren Kommentar
dazu ab. Sie integriert sich in den Wider-
stand auf halblegaler Ebene oder im
Untergrund. (...) Die ‘Domitilias Barrios’
aus Chungare werden nicht von einem
Tag auf den anderen geboren, sie sind
das Ergebnis ihrer Geschichte und der
Entwicklung ihres Bewusstseins iiber die
Rolle der doppelten Ausbeutung und
der geduldig erbauten Pflicht gegeniiber
der Sache des Volkes.

Im heutigen Chile verwandelt sich die
Diktatur mit ihrer konsequenten Unter-
driickung in einen Hochofen, in dem
hunderte von Domitilias geschaffen und
geformt werden. Zu Hunderten bauen
heroische Frauen zusammen mit den
Ménnern an dem immer grosser werden-
den Netz des Widerstandes. Nur so kon-
nen wir uns die massive Resonanz auf die
Feier des 8. Mirzes erkldren, nur so ver-
stehen wir den heldenhaften Hungerstreik
der Frauen der Verschwundenen. (...)
Die Frau muss sich den Raum in den
politischen und Massenorganisationen er-
ringen. Sie braucht dazu die doppelte
Anstrengung, die ein Kamerad fir die
gleiche Aufgabe benotigt. Sie muss Ver-
dienste vorweisen, damit man ihr ver-
traut. Vor dem Militdrputsch war es
hiufig so, dass die militanten Frauen
der chilenischen linken Parteien Aufga-
ben erfiillten, die damit iibereinstimmten,
was die Fortsetzung ihrer sozialen Funk-
tion war. In den ersten Jahren des Wider-
standes iibernahm die Frau die Aufga-
be, Verbindung zu halten und Verfolgte
zu decken. Das war sehr natiirlich, denn
die Repression konzentrierte sich vor al-
lem auf Minner, fir kurze Zeit war
der Feind weniger rigoros in der Be-
achtung der Uberwachung von Frauen.
Der althergebrachte Machismus der Mili-
tirs begiinstigte die Bewegungsmoglich-
keiten der Genossinnen. Die Mehrheit
der im Jahre 1975 verhafteten Genossin-
nen war mit den o.g. Aufgaben betraut
und wurde unter dieser Voraussetzung
Opfer der Repression. Heute sind zahl-
lose Genossinnen verschwunden, die
die Aufgabe von Kontakt und Deckung
von Genossen ibernommen hatten. Eine
Minderheit von ihnen hatte Leitungsver-
antwortung auf mittlerer und hoherer
Ebene.

Das war 1975 — heute spricht man schon
nicht mehr so. Niemandem wiirde einfal-
len zu sagen, dass die Arbeit als Kontakt-
person nur den Frauen zukommt. Die
Militante hat die Verbindungsarbeit gut
gemacht. unter glihender Sonne und bei
Regen, sie liess ein Kind allein zu Haus
oder sie nahm die Kinder mit sich. Sie
verwirklichte ihr Recht zu kampfen,
ohne das Leben =zuriickzuweisen, die
Mutterschaft, die Liebe, die- Frohlich-



keit. Von da aus, von diese stumpfen
und grauen Aufgabe der Verbindungs-
arbeit ging sie dazu iber, Widerstands-
komitees zu bilden oder zusammen
mit der Arbeiterklasse die zukiinftigen
Aufgaben fiir ihre Front oder kleine
Programme fir die Fabrik zu erarbeiten.
Die Genossinnen im Land stellten sich
den hoheren Aufgaben und lernten das
schwere Handwerk der Fiihrung des
Widerstandes. Genauso wurde auch die
bewaffnete Propaganda Teil ihrer Aufga-
ben als Militante. Die biirgerliche Presse
als sie von der bewaffneten Aktion
berichtet, bei der der mit Arbeitern be-
setzte Bus von Mandeco gestoppt, Flug-
blitter verteilt und eine Erkldrung ver-
lesen wurde, weist mit Verachtung da-
rauf hin, dass diese Aktion von einer
Frau geleitet wurde. Sie will damit zei-
gen, wie niedrig die Moral des Widerstan-
des ist, der sogar Frauen benutzt. Unter
Fithrung von Frauen und wiederum be-
waffnet, verschaffte sich eine Gruppe
Zugang zur Kantine des Quimantu-
Verlages, wo die Arbeiter zum Mittag-
essen versammelt waren, und veran-
staltete eine politische Blitzkundgebung.
)

Die militante Frau hat sich in vielen
Schlachten bewihrt, aber genauso wie
die Genossen musste sie ihre Feuerpro-
be bestehen: das war die Zeit der Fol-
ter.

Die Militirs haben genau wie wir auch
einen tiefen Klassenhass, aber die Frau,
die sich ihrem Volk verpflichtet hat,
hassen sie doppelt. Sie hassen sie des-
wegen, weil sie es sich herausgenommen
hat, den ihr zugewiesenen Rahmen zu
sprengen. Weil sie sich erdreistet hat,
gegen das System zu rebellieren. Und eben
deswegen richten sie ihren Grimm gegen
ihre Emanzipation von. dieser traditionel-
len Rolle. Die Folterer drohen den
Frauen an, ihre Kinder zu holen und
sie in ihrer Abwesenheit umzubringen,
wenn sie nicht gestindig sind. Oder sie
haben die Kinder schon da und bringen
sie im einem angrezenden Zimmer zum
Weinen, um die Frau wieder an ihre
grundlegende Mutterfunktion zu erin-
nern. Sie reissen ihr die Sachen vom Leib,
befummeln sie, vergewaltigen sie, geben
ihr Elektroschocks, ihrem Korper, der
erwachsen wurde mit einer Auffassung
von Schambhaftigkeit und Jungfraulich-
keit. Sie zerschlagen ihr das Gesicht und
den Korper, um zu entstellen, denn
das biirgerliche Leitbild der Frau ist
die Schonheit, und die Gesellschaft misst
dem grosse Wichtigkeit bei. Sie fiihren
sie sterbend und blutend ihrem Genos-
sen vor, um ihn zu zerbrechen, damit sie
ihn bittet zu reden. Auf diese Art kon-
frontieren sie die Liebe zu dem Genos-
sen mit der Liebe zum Volk und der
Sache der Befreiung.

Deswegen sind die gefangenen Frauen
in Tres Alamos stolz, dass 95% der
Frauen der Folter heldenhaft wider-

standen haben. ™
Genau wie auch die Genossen bauten die

gefangenen Frauen Tag um Tag an ihrer
Freiheit. Auf den Mangel an Pressefreiheit
antwortete man mit Wandzeitungen, die
installiert oder versteckt wurden, je nach
Bewachung. Auf den Mangel an Aus-
drucksfreiheit antwortete man mit eige-
nen Gedichten, Liedern, Theaterstiicken,
Ténzen und eigener Choreographie, die
unser Leben, unsere Hoffnung wiederga-
ben. Die gefangenen Frauen lernten, dass
die Kinder nicht individuelles Eigentum
sind, sondern Kinder des Kollektivs. Der
kleine Miguel wurde im Bauch von Rosa
verhaftet, sie war im siebenten Monat
schwanger. Miguel wurde im Geféngnis
geboren und wurde entlassen mit einem
Jahr und vier Monaten, als er schon nach
dem Rhythmus des Liedes vom Neger Jo-
se tanzen konnte und in die Hinde
klatschte, um das kommende Essen anzu-
kiindigen. Miguel, genauso wie Amanda
oder Alejandro und viele andere, erlebte

eine andere Konzeption von Familie. Sie
waren Kinder einer Mutter und hundert
Tanten. IThre Erndhrung, ihre Erziehung,
ihre Zerstreuung, das Waschen ihrer
Kleidung, die Sauberkeit usw. waren Auf-
gaben des Kollektivs. Die Mutter erfiillte
in Bezug auf ihr Kind die gleichen Pflich-
ten, wie jede andere von uns.

Mit diesem Packen an Erfahrung kommt
die Militante ins Exil. Mit all diesen Wun-
den, die entstehen, wenn man geliebte
Wesen verliert, dem Trauma, das die
durchlebten Horrormomente in den Klau-
en der feindlichen Bestie zuriicklassen,
aber auch mit vollen Armen, durch die er-
haltende Solidaritit, die in Stromen zu-
fliesst. Sie kommt mit einer von aussen
gealterten Haut, von innen jedoch erneu-
ert, durch die Erfahrung, die Fahigkeit ge-
habt zu haben, ihre Pflicht gut zu erfiil-
len. Sie kommt in ein aufgezwungenes, je-
doch ibergangsweises Exil, an eine
Kampffront, die weniger Kraft hergibt,
weniger erfreulich ist, aber niitzlich fiir
die Kampffront im Lande — niitzlich und
notwendig. Es ist das vorldufige Terrain,
in dem die Nachhut auf- und ausgebaut

Streikende Frauen organisieren eine Streikkiiche

Seite 10



- A ‘ o,
Frauen und Kinder bei einer Landbesetzung

wird, zur Versorgung, zur Denunzierung,
Propagandisierung und zur internationa-
len Krifteakkumulation mit Hilfe von
Aktionen, die in der vordersten Linie der
Schlacht entfaltet werden.

Das Exil muss ausserdem dazu genutzt
werden, die Bedingungen zur Riickkehr
vorzubereiten, um sich mit frischen Krif-
ten, erholt und gestirkter als zuvor wie-
der in die Kdmpfe in Chile zu integrieren.
Doch die Losung der erwihnten Aufga-
ben geht ungleichmissig voran, man stosst
auf Hindernisse, macht Fortschritte, tritt
auf der Stelle... Im Exil treffen wir Mili-
tante einmal mehr auf die alltdglichen Wi-
derspriiche, wenn es darum geht, Frau,
Arbeiterin, Mutter, Hausverantwortliche
und Militante zu sein.

Gestern im Geféngnis hat die Frau, nach-
dem sie in der Folter mit ihrer Rolle ge-
brochen hatte, lange iiber ihr Leben nach-
gedacht. Sie ist sich vieler Sachen bewusst
geworden und sie schrieb ihrem Genos-
sen, der ebenfalls eingesperrt oder in Frei-
heit war, um ihm ihre Gedanken mitzu-
teilen. Sie stellte die wenig proletarische
Beziehung, die sie zueinander hatten, in
Frage. Thr lag daran, eine ideologische
Diskussion iiber dieses Thema zu entwik-
keln, und sie begann sich damit auseinan-
derzusetzen und die Ercrterungen auch
im Kollektiv zu filhren. Mit wachsender
Erkenntnis verénderte sich fiir sie auch
die Definition der Zweierbeziehung. (...)
Das Kind ist wieder individuelles Eigen-
tum geworden und zwar so individuell,
dass sie nicht mal mit ihrem Genossen
rechnen kann, der derart beschiftigt ist,
dass er sich nicht an den Aufgaben be-
teiligen kann.

Wenn die Militante ins Exil kommt, hat
sie aufgrund ihrer Lebensgeschichte mehr
Selbstvertrauen. Sie fordert viel mehr von
sich selbst, aber auch von ihren Genossen,
ihrer Familie, der Gemeinschaft. Aber sie
findet keine entsprechende Resonanz,
nicht bei ihrem Genossen, nicht bei der
Familiengemeinschaft, nicht in den Orga-
nisationen, die das Kollektiv darstellen.

Sie nimmt an, der Genosse hitte Fort-
schritte gemacht, er wischt das Geschirr,
deckt den Tisch und geht Einkaufen. Der
Genosse hilft, aber er stellt sich nicht den
vollen Pflichten. Die Rolle wird nicht ge-
teilt, nur erleichtert. Die Frau bleibt wei-
terhin die Verantwortliche. Die Verant-
wortliche wovon eigentlich?

Davon némlich, alles doppelt zu akzeptie-
ren: doppelte Ausbeutung, doppelt schwe-
res Exil, weil sie zum einen die selben
Schwierigkeiten wie der Mann im Exil zu
bewiltigen hat, zum andern noch die Auf-
gabe erfiillen muss, die iht all ihre verschie-
denen Rollen aufzwingen, die sie stindig
in Einklang bringen muss. Einmal mehr
muss sie die doppelte Kraft aufbringen,
um ihre Pflichten zu erfiillen, um sich nicht
dem Druck zu beugen, eine Rolle zugun-
sten der anderen abzulegen. Sie wiinscht
sich, eine vollstindige Frau zu sein, Kinder
zu haben und sie aufzuziehen, an der
Front oder in der Nachhut zu kiimpfen,
Genossin zu sein, in einer militanten Be-
ziehung zu leben, Arbeiterin zu sein, ein
Heim zu haben. Um dies alles zu erfiillen,
‘muss sie sehr viel mehr arbeiten als der
Mann, und wenn sie es tut, dann immer
unter Selbstbeschuldigungen, weil sie
stindig dazu gezwungen ist, die Zeit, die
sie fur eine Rolle aufwendet, der anderen
wieder abzuziehen.

Wo nun ist die Losung? Die Losung kon-
nen nicht wir geben, sondern das Kollek-
tiv — wir und ihr, Genossen. Ganz offen-
sichtlich liegt die Losung nicht darin, fiir
einige Stunden eine bezahlte Arbeiterin
zu suchen, die die Hausarbeiten erledigt.
Sie liegt nicht darin, die Kinder zu
Verwandten zu schicken, die mehr Zeit
haben, weil sie sich nicht dem Kampf
verschrieben haben, und sie liegt auch
nicht darin, die eine oder andere Rolle zu
ibernehmen, unsere Integritdt zuriickwei-
send. Wir meinen, dass die Losung auch
nicht sein kann, dass die Frau aus lauter
Freiwilligkeit alle Rollen ibernimmt, wie
eine Superfrau, mit iibermenschlichem
physischem, psychischem und intellek-

Seite 11

tuellem Kraftaufwand, was langfristig nur
zu ihrer Zerstorung fiihrt.

Die Losung kann nur gefunden werden,
dass sich die Ménner unseren Kampf fiir
Autonomie zu eigen machen. Notwendi-
gerweise muss dazu eine grosse Auseinan-
dersetzung gefiihrt werden, die wir zwar
in Gang bringen konnen, die jedoch ver-
pflichtend fiir alle ist, alle diejenigen, die
das kapitalistische System infrage stellen
und sich danach sehnen, eine bessere Welt
aufzubauen, eine gerechte, briiderliche,
sozialistische. Wenn wir uns vornehmen,
Erbauer der Freiheit zu sein, wenn wir
konsequente Revolutionire sein wollen,
dann kénnen wir die aktuellen Bedingun-
gen der Frau nicht vom Thema des Exils,
der Solidaritit, den Kdmpfen unserer Vol-
ker trennen. (...)

Zu Beginn der Geschichte hatte die Frau
in der sozialen Gemeinschaft eine ent-
scheidende Rolle inne, doch als die Spiel-
regeln gedndert wurden, verkehrte sich
die Situation in ein erbarmungsloses,
grausames Zuriickgehen. Es war der An-
fang einer Geschichte von Leid und
Demiitigung.

Die verlorene Identitit wiederzuerlangen,

- auf dem Wege zu unserer Befreiung voran-

zuschreiten und unsere Emanzipation zu
erreichen, die verstanden und unterstiitzt
werden sollte, all dies wird Teil eines Pro-
zesses sein, den wir nur langsam erkennen
und der nicht frei ist von Schwierigkeiten.
Unsere Aufgabe ist es, damit anzufangen,
wenn es auch klar ist, dass Millionen von
Frauen in allen Teilen der Erde schon an-
gefangen haben. Diese Geschichte beginnt
jeden Tag wieder, wenn eine Frau in ir-
gendeinem Winkel des Widerstandes iiber
die blosse Arbeit als Verbindungsperson
zu fungieren hinausgeht, weil sie es durch
doppelte Arbeit geschafft hat zu organi-
sieren, zu improvisieren und anzufiihren.
Sie beginnt auch jeden Tag wieder, wenn
eine Frau in Chile, in Lateinamerika oder
in irgendeinem Teil der Erde sich dem
Kampf der Ausgebeuteten anschliesst und
dabei lernt, zu erwarten, dass wenn sie
fallt, grossziigige Hinde des Volkes ihre
Kinder aufziehen, lernt, gemeinsam mit
ihren Genossen den Weg bis zum endgiilti-
gen Sieg zu gehen.

Schliesslich und endlich sehnen sich diese
50% danach, das Recht zu haben, iiberall
gehort zu werden, dabei zu sein, aktiv
teilzunehmen, an den Entscheidungen
und den Instanzen, in denen sie gefillt
werden.

Wir sehnen uns danach, ein Sektor von
qualitiver Wichtigkeit zu sein und nicht
nur aufgrund unserer Zahl fir wichtig ge-
halten zu werden.

Der Artikel wurde von der Redaktion gekiirzt.



	Frauen in Chile : Waschen für die Reichen - Kämpfen für die Armen

