
Zeitschrift: Emanzipation : feministische Zeitschrift für kritische Frauen

Herausgeber: Emanzipation

Band: 7 (1981)

Heft: 10

Artikel: Hungerjahre

Autor: Hinn, Vilma

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-359632

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-359632
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Seite 8

HUNGER

Eine Tochter denkt über ihr Verhältnis
zur Mutter nach. Macht zu diesem Zweck
mit ihrer Mutter einen Film, dokumentarisch,

in der Hoffnung, daraus Aufschlüsse
über sich selber zu erhalten (1975,

„Tue recht und scheue niemand"), sieht
sich enttäuscht, erkennt sich nicht, spürt
aber nun die Notwendigkeit, entschlossen
und furchtlos die Ausgrabungsarbeiten
auf die eigene Person auszudehnen: es
sind bestimmte Geschehnisse aus ihrer
Kindheit, die sie in ihre Erinnerung
zurückholen muss, mitsamt der Bedeutung,
die sie ihnen damals gegeben hat und die
sie im damaligen Zusammenhang
gehabt haben müssen.
JUTTA BRÜCKNER, Autorin, Regisseurin

und Produzentin sowohl des Mutter-
wie des Tochterfilms erzählt eine banale
Geschichte — ihre eigene — ruhig und
ohne Hast. Zeigt Szene für Szene. Wie
eine Kartenlegerin Karte um Karte
aufdeckt, wissend — und diese Sicherheit
auf die Zuschauer übertragend —, dass am
Schluss Erkenntnis sein wird. Was die
Scham verdeckt, mystifiziert, verschleiert,
verklärt hat, wird blossgelegt. Solche
Operationen an sich selbst sind schmerzhafte
Prozesse.

Biossiegen, worüber geschwiegen wird
So banal die Geschichte, so gewaltig
fährt sie ein. Übrigens nicht nur den Frauen

sondern auch Männern; und nicht nur
in Deutschland sondern auch in Aegypten,

in Algerien, in Zürich. Jutta selbst
war fassungslos, als Aegypterinnen weinten

im Kino, gerade so, als hätten sie sich
in Juttas banaler Geschichte wiedererkannt.

Aber im Grunde ist es wohl
einfach. Was Jutta vorlegt, ist „wahr"
(authentisch) in einem viel tieferen Sinne,
als wir „wahrzunehmen" gewohnt sind.
Die Bilder und Szenen, die sie vorlegt,
gleichen ihrem tiefsten Bedeutungsinhalt
nach gewissen Szenen, die wir selber
erlebt haben, und daher können wir sie
wiedererkennen, auch wenn es damals bei
uns äusserlich ganz anders abgelaufen ist.
So „fiktiv" das Medium Film sein kann,
so enthüllend kann es werden, wenn es in
dieser Absicht verwendet wird: je nach
dem Standpunkt der Kamera, der Abfolge
der Bilder und Szenen, je nachdem, was
weggelassen und was für sehenswürdig
befunden wird.
Was wird blossgelegt? Das, worüber selbst
unter Frauen noch geschwiegen werden
muss. Das, was keine Mutter ihrer
Tochter zur „Aufklärung" erzählen darf.
Das, wofür die Frauen sich schämen.
Unsere Scham.
Dass die „Liebe", in deren Namen wir
dienen, Opfer bringen, uns selbstverleugnen,

Konzessionen machen und die
Erfüllung unseres Lebens suchen, sich über
kurz oder lang als Lebenslüge herausstellt.
Dass das normale, alltägliche Verhältnis
zwischen Mann und Frau im Grunde gar
kein Liebesverhältnis ist. Sowenig wie das
Mutter-Kindverhältnis :. Aber: das darf ja
nicht wahr sein. Also muss darüber
geschwiegen werden. Scham ist ein
Geschlechtsmerkmal der Frauen.

Die Unterwerfung der Frau, oder: das
Verhängnis im Bauch
Der Film zeigt die Unterwerfung von
Frauen. Und wie sie von Müttern an die
Töchter überliefert wird. Gehorsam.
Nicht gewalttätig, nicht einmal willentlich,

sondern so unbewusst-bewusstlos,
dass es auf der sprachlichen Ebene bei¬

Jutta Brückner, geboren 1941 in Düsseldorf,
Studium der Politischen Wissenschaft und
Philosophie in Berlin, Paris und München.
Promotion, wissenschaftliche Arbeiten und
Artikel bis 1973. Lebt in Berlin.. Ab 1973
Drehbücher für die Bavaria und das Bayrische

Fernsehen. Hörspiele.
Drehbücher und Filme:
1974 Drehbuch zu Der Fangschuss (zu¬

sammen mit Margarethe von Trotta
Regie Volker Schlöndorff)

1975 Tue recht und scheue niemand
1976/ Ein ganz und gar verwahrlostes
77 Mädchen
1977 Drehbuch zu Eine Frau mit Ver¬

antwortung (Regie: Ula Stöckl)
1979/ HUNGERJAHRE
1980

spielsweise fast nicht fassbar ist. „Es"
wird nicht artikuliert.
Die Unterwerfung wird vorgelebt. Sie
wird auf der sinnlichen Ebene, über
„Signale", sozusagen symbolisch vermittelt.
Durch Gebärden etwa, die Verlegenheit,
Hilflosigkeit, Abwehr oder Erschrecken
ausdrücken. Durch Wegsehen, Nichthinse-
hen, Aneinandervorbeischauen. Am
Vielsagendsten eigentlich immer durch das,
worüber geschwiegen wird.

Da sind die Dinge, über die „man nicht
spricht". Natürlich das „Sexuelle". Dafür

fehlt ja auch das Vokabular. Zweimal
setzt die Mutter heroisch zum Versuch
an, ihre Tochter „aufzuklären". Es ist in
höchstem Grad peinlich. Schliesslich
entringt sich ihr nur eine Drohung, die aber
deutlich:,, Dass du mir ja nicht mit einem
Kind heimkommst! " Damit ist alles
gesagt. Die angehende Frau weiss dann
Bescheid über ihre Sexualität: dass sie
erstens damit gestraft ist; dass sie zweitens
damit Schande über die ganze Famüie
bringen kann; dass drittens jeder Mann ihr
damit die grössten Scherereien bereiten
kann. Und mit diesem Verhängnis im
Bauch soll die junge Frau dann leben
lernen. Jede muss halt selber sehen, wie!

„Hunger" und orale Ersatzbefriedigung
Eine Familie, friedfertig und kleinbürgerlich.

Kommunikation findet nicht statt.
Wird schon deshalb vermieden, weil sie zu
Auseinandersetzungen führen könnte. Der
Film zeigt ein nur allzu bekanntes
fortgeschrittenes Stadium der Zerrüttung
menschlicher Verhältnisse. „Beziehungen"

nur mehr als leere Hüllen. Rituale.
Die Seele daraus verbannt. Stattdessen
entsteht ein immerwährender, unersättlicher,

zwanghafter „Hunger", der mit
Schleckereien besänftigt wird: die Frauen
in diesem Film — Grossmutter, Mutter,
Tanten — kauen ständig irgendetwas. Orale

Ersatzbefriedigung für die vielen
Verzichte, die das Leben ihnen unaufhörlich
abnötigt.



Seite 9

Das Hauptopfer im akuten Stadium:
Ursula (Britta Pohland) - ein junger
Mensen, der zur Frau reduziert werden
muss (zwischen erster Mens und erstem
Sexkonsum) — wehrt sich noch, rebelliert,

kriegt jedesmal eine Tafel Schokolade,

wenn vitale Verzichtsleistungen
gefordert werden (so werden sie „schmackhafter");

erwa, wenn die junge Tochter
eines Tages plötzlich „zu gross" ist, um
noch mit den Jungen herumzutoben.

Zur Frau reduziert werden
Zur Frau wird man nicht geboren,
sondern erzogen: es ist jedesmal ein Gewaltakt,

auch wenn nicht geschlagen oder laut
geschrien wird. Freud hat es die grosse
kulturelle Leistung unserer Zivilisation
genannt und für absolut unumgänglich
gehalten, „Libidoverzicht", die Unterdrük-
kung der Sinnlichkeit des Menschen.
Stattdessen reinigende Jntellektualisie-
rung" des Mannes, mystifizierende, Emo-
tionalisierung des Weibes.
Jutta zeigt in ihrem Film scheinbar naiv -
so, wie wenn sie selber nicht genau wüss-

te, was da eigentlich abläuft — wie solche

Transformationen in sogenannt
zivilisierten Verhältnissen scheinbar gewaltfrei

durchgeführt werden: sanft, weich,
unscharf, wortlos. Zur Unterwerfung wird
verführt, verlockt, mit Samthandschuhen
manipuliert, mit liebevollem Nachdruck
gegängelt, mit Besorgnis überredet,
triumpflos überlistet, mit Kalorien
kompensiert.

Widerstand gegen unsichtbare Gewalt
Ein Kind wehrt sich noch — im Vollgefühl

seiner Eigenmacht (Mächtigkeit)
und Autonomie, die es lustvoll Tag für
Tag nach aussen auszudehnen gedenkt.
Aber sein Widerstand findet nichts
Fassbares, woran er sich festmachen könnte.
Bei jedem Aufbegehren wird ihm der
Mund mit Süssem gestopft. Alle Wände
geben nach, wenn es mit dem Kopf
hindurch will, alle Türen sind schon offen,
wenn es sie einrennen will, und dennoch

- es fühlt, wie seine Autonomie täglich
mehr eingeschränkt, wie sein Körper
beengt wird, wie sich die Freiräume immer
mehr zuziehen, wie das traute Familienleben

zur Isolierhaft in einer rosa
Schaumgummizelle gerät.
Inkommunikation, sprachlos. Schleichende

Depression als Antwort darauf.
Nachgeben, „einsehen", dass Widerstand
irrational" ist; den Widerstand einstellen,
sich ergeben, definitiv verleugnen,
freiwillig unterwerfen — und „endlich
erwachsen werden": eine Frau, aber wenigstens

frei. Davonlaufenkönnen
Illusion! Schon hier zeigt sich das neue
Frausein von seiner Verhängnis-Seite :

vermeintlich führt der einzige Weg zum
Erwachsensein — zur „Freiheit" — über
einen Mann. Flucht und Ausflüchte statt
Befreiung.
Frausein und schon das Frauwerden
bedeutet eine lange Kette von Demütigungen.

Verletzungen der Seele, der Autonomie

eines Menschen, Negierung der
Person. Gewalt. Aber „unsichtbar", sinnlich

nicht wahrgenommen, unfassbar, nie
artikuliert. Manchmal viel später als irrationale

Ängste registriert. Als diffuse Schuldgefühle.

Bei Gelegenheit dann umgewandelt
in das Mysterium Mutterliebe - Kombination

aus „Verantwortungsgefühl",
„Erfahrung", „Vorsehung", Hilflosigkeit,
Sprachlosigkeit, Verlegenheit, Scham,
Schuldbewusstsein, Neid, Hass (für die
persönlichen Opfer, die das Aufziehen
eines Kindes der Mutter heute
abverlangt), letzteres natürlich am stärksten
„verdrängt" und seinerseits Schuldgefühle

erzeugend welche wiederum oral
„gesühnt" werden. Garantiert „gewaltfreies"
Weitergeben der Unterwerfung!

„Liebe" als Schleier für Herrschaftsverhältnisse

Der Film ernüchtert, befreit, setzt Ratio,
setzt Denken frei, entmystifiziert. Das
Grundmuster zwischenmenschlicher
Beziehungen, unserer Verhältnisse: es sind
Machtverhältnisse Herrschaftsbeziehungen.

Aber sie müssen verborgen gehalten
werden. Die dichtesten Schleier sind
diejenigen, v/elche auf das Wort Liebe
enden: Mutterliebe, Elternliebe, Tochterliebe,

eheliche, uneheliche, geschlechtliche
und sonstige Liebe. Aus „Liebe" wird

gezeugt, gezürnt, gezüchtigt, beschützt,
befohlen, ernährt und zwangsernährt
(dem aufbegehrenden Kind der Mund
gestopft), wird „dem Frieden zuliebe"
geschwiegen, unterdrückt, verdrängt. Aus
„Liebe" werden Kinder erzeugt, erzogen,
manipuliert, dominiert, domestiziert.
Werden Menschen zum Gehorchen und
Dienen abgerichtet. Unterwerfung aber

vs. Margarethe von Trotta dreht einen
Film über die Schwestern Christiane und
Gudrun Ensslin. Dies ist nicht ihr erster
Film, der die Beziehungen, die Spannungen,

die Auseinandersetzungen von zwei
Schwestern zum Inhalt hat. Die „Bleierne
Zeit", der neueste Film ist aber der
spektakulärste, denn Gudrun Ensslin war eine
der meistgesuchtesten Terroristinnen der
BRD, sie starb an ungeklärter Ursache im
Hochsicherheitsgefängnis „Stammheim".
Damit wäre die Geschichte angelegt:
Juliane — so heisst die Schwester der
Terroristin im Film — wählt den anderen
Weg, den der stilleren, langsameren
Revolution; sie ist Feministin. Die Methoden
ihrer Schwester kann sie nicht verstehen,
lehnt sie ab. Die erzählte Zeit im Film
gibt den beiden Frauen aber nur wenige
Möglichkeiten, sich direkt miteinander
auseinanderzusetzen: kurz und heimlich,
bevor Marianne festgenommen wird,

macht krank. Und zwar auf beiden
Seiten: Ebenso das Sichunterwerfenlassen
wie das Unterwerfen anderer. Der Mensch
ist nicht zur Unterwerfung geboren.
Selbstverleugnung macht krank; kann
tödlich verlaufen.
Die wirklich grosse kulturelle Leistung
der Menschheit wird sein, sich von allen
Herrschaftsverhältnissen rundum, innen
und aussen, vollständig zu befreien. Dazu

aber müssen wir sie erst einmal erkennen

und artikulieren lernen. Auch da, wo
sie nicht brutal und gewalttätig auftreten
sondern hinter Scham und Schleiern und
Schweigen verborgen, geleugnet, total
mystifiziert sind. Juttas Film ist ein starker

Beitrag dazu.

Momentane Krise im Feminismus
Ich habe Jutta gefragt, wie feministische
Kreise auf ihren Beitrag reagieren. Sie

sagt, sie glaube, der Feminismus stecke
gegenwärtig in einer tiefen Krise, glaubt
jedoch an deren Überwindbarkeit. Die
Reaktion „einschlägiger Kreise" auf den
Film schlägt spontan zwei verschiedene
Fluchtrichtungen ein: die einen begeben
sich in film-ästhe tische Gefilde und
machen dort einen objektiven Betrachtungsstandpunkt

aus; die anderen — machen
Jutta sozusagen einen Vorwurf daraus,
dass sie Gewalt zeigt und anklagt (wo
sie doch eben noch so schön verdeckt
war, dass frau sie vorher dort nicht sah);
indirekt bezichtigen sie die Filmemacherin

der Gewalt — die sie enthüllt. Ich halte

das allerdings auch für ein alarmierendes

Zeichen von Krise im Feminismus.
Vilma Hinn

einige wenige Male in der Besucherzelle
des Gefängnisses. Nach dem Tod wird die
Auseinandersetzung von Juliane mit
Marianne immer intensiver. Vordergründig

will Juliane wissen, wie Marianne
umgekommen ist, in Wirklichkeit erforscht
sie ihre eigene Vergangenheit, definiert
sich selbst neu. Und hier stimmt der Film
für mich nicht mehr. Mariannes Tod, ihr
Terrorismus ist doch nur der Anlass, nicht
der Grund für Julianes Neuentdeckung
der Vergangenheit. Weshalb also die
Intensität, mit der Marianne, vor allem
ihr Leiden im Gefängnis beschrieben
wird? Oder ist die Tatsache, dass Marianne

Terroristin ist, für Julianes Entwicklung

doch wichtiger als es den Anschein
hat? Dann musste aber dieser Strang der
Geschichte im Film auch differenzierter
gebracht werden, dürfte das bei den
Zuschauer/innen erweckte Gefühl für
Marianne nicht nur Mitleid sein.

Margarethe von Trotta

BLEIERNE ZEIT


	Hungerjahre

