Zeitschrift: Emanzipation : feministische Zeitschrift flr kritische Frauen
Herausgeber: Emanzipation

Band: 6 (1980)

Heft: 2

Artikel: Indianische Frauen in Nordamerika : die Macht der Mutter
Autor: Bohren, Kathrin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-359192

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-359192
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Seite 6

INDIANISCHE FRAUEN IN NORDAMERIKA:

Die Macht
der Mutter

“Wir gingen drei Meter hinter den Méannern, doch wir taten dies, um ihnen zu sagen,
wohin sie gehen sollen.” Dieser Satz einer Sioux-Indianerin steht fiir eine Stirke
indianischer Frauen in Nordamerika, die in nichts vergleichbar ist mit dem Schrittchen,
das wir bisher bei der Riickeroberung unserer Selbstachtung getan haben. Es ist eine
Stirke, die nur zu verstehen ist, wenn man etwas iiber die Geschichte der Volker, aus
denen diese Frauen kommen, weiss. “Die Kette der Kultur ist die Kette der Frauen,
die die Vergangenheit mit der Zukunft verbindet,” sagt eine Mohawk-Indianerin. Aber
nicht nur die friihere 6konomische Stellung und soziale Achtung dieser Frauen prigen
ihr Selbstbewusstsein, sondern auch ihr heutiger Anteil am Kampf um das Uberleben
der indianischen Menschen.

Ursula Wolf, eine deutsche Soziologin,
hat einige Zeit in verschiedenen Reser-
vaten gelebt. Sie hat in Interviews, Ge-
schichten und Gedichten ein Bild der
Stellung der indianischen Frauen in Nord-
amerika entworfen. Ihr so entstandenes
Buch “Mein Name ist ‘Ich lebe’ ” ist sub-
jektiv und parteilich. Es geht nicht
darum, eine heile Welt zu rekonstruieren,
sondern darum, ein Stiick verlorene, ver-
schwiegene und verfilschte Geschichte
neu zu entdecken. Indianische Frauen
wissen und formulieren, was die weisse
patriarchalische Vorherrschaft bei ihnen
zerstort hat und immer noch zerstort.
Wenn wir ihnen recht zuhoren, sind wir
in doppelter Weise betroffen: Als Weisse,
die wir uns eingestehen miussen, wie stark
unser Wissen und unsere Normen von der
Arroganz unserer christlich abendldndi-
schen Kultur gepragt ist. Aber auch als
Frauen, die wir nach natiirlicheren und
menschlicheren Lebensbedingungen su-
chen, nach Gesellschaftsformen, in der
der Geschlechtsunterschied keine Diskri-
minierung bedeutet.

MUTTER ERDE

Die Darstellung Ursula Wolfs beginnt mit
einem Kapitel iiber die Stellung der india-
nischen Frau in der Mythologie und im
zeremoniellen Leben. In indianischen
Schopfungsgeschichten werden Mann und
Frau gleichzeitig geschaffen; es gibt
keine Eva, die aus Adams Rippe hervor-
geht. Miannliches und Weibliches ist im
Gleichgewicht der Natur gleichwertig.
Den Frauen kommt jedoch eine beson-
dere Rolle zu, indem sie die Mutter Erde,
Ursprung und Schoss des Lebens ver-
korpern. Diese besondere Macht als
Lebensspenderin pragt das Selbstver-
stindnis der Indianerinnen im spirituel-
len, aber auch okonomischen und sozia-
len Bereich.

“Daher werden seit jeher die Frauen be-
sonders respektiert, seit der Zeit der
Schopfung. Wir sind die Hiiterinnen der
Erde, des Ganzen. Deshalb gehort das
Land der Frau und die Familie folgt der
weiblichen Linie. Den Mainnern ist es
aufgetragen, innerhalb dieses Kreises iiber
das zu wachen, was von der Mutter
kommt. Sie sind die Beschiitzer des
Volkes.”

Die Frau, die das sagt, ist eine heute iiber
50-jdhrige Frau aus der Onondaga Reser-
vation. Sie spielt auf einen wesentlichen
Baustein vieler amerikanischer Nationen
an, in denen Frauen eine sehr geachtete
und einflussreiche Stellung haben: auf die
matrilineare und matrilokale Struktur.

UNS GING ES NUR DARUM, UNS
GEGENSEITIG ZU HELFEN

“Matrilinear” bedeutet, dass die Ab-
stammung, die verwandtschaftliche Zuge-
horigkeit und — soweit das iiberhaupt
vorkam — die Vererbung iiber die weib-
liche Linie lduft. “Matrilokal” heisst,
dass bei der Heirat der Mann zur Familie,
zum Clan der Frau zieht und bei einer
Scheidung auch wieder weggehen muss.



In solchen Haushalten leben: die Mutter
mit ihrem Mann, ihre Téchter mit ihren
Minnern, ihre unverheirateten Sohne und
die Kinder der Tochter. Die Frauen stel-
len also die Stabilitit solcher Gesell-
schaften her. An der Kindererziechung
sind alle Erwachsenen beteiligt. Die
Grossmiitter haben eine ganz besondere
Autoritdt und Entscheidungsgewalt. Oko-
nomisch spielt in diesen Gesellschaften
der Ackerbau, der den Frauen untersteht,
eine grundlegende Rolle.

“Wir haben eine Geschichte, die er-
zahlt, wie einmal in unserer Geschichte
die Minner dauernd in den Krieg
zogen, hier- und dorthin rannten und
kiampften und kimpften. Schliesslich
sagten die Frauen: Wir haben genug
davon. Sie handeln verantwortungslos
gegeniiber den Frauen und Kindern ...
Als die Minner wieder einmal von
einer Schlacht zuriickkamen, sagten
die Frauen: Wir haben Neuigkeiten
fiir Euch. Von jetzt an wird es fiir
Euch weder etwas zu essen geben,
noch einen Platz zu schlafen, noch
werden wir mit Euch schlafen, es wird
keine Babies mehr geben, nichts mehr
— bis Ihr den Frauen fiir alle Zeiten
das Recht gebt, zu entscheiden, wenn
Ihr in den Krieg zieht. Denn nach dem
Krieg sind es die Frauen, die trauern.”

Wie gross war und ist die Macht der
Frauen in matrilinearen und -lokalen
Gesellschaften tatsachlich?

Viele Zeuginnen weisen auf die Bedeu-
tung des Gleichgewichts hin, darauf, dass
kein Geschlecht das andere beherrschen
kann und soll. Die Arbeitsteilung fithrt
hier nicht zur Unterdriickung des einen
oder andern Geschlechts.

“Einmal fragte eine Frau Yolanda,
wohin sie zum Wasserholen ging in
ihrem Dorf in Amerika. Yolanda er-
klarte, dass wir nicht zu einem Fluss
gehen, sondern das Wasser durch eine
hohle Rohre leiten, wie durch ein
Stick Bambus, direkt in unsere Hiu-
ser. Die Frauen waren nicht beein-
druckt, nur bestiirzt: Aber wenn IThr
nicht zusammen mit den andern
Frauen zum Wasserholen und Baden
geht, seid Ihr da nich einsam?’
Yolanda dachte einen Augenblick
dariiber nach und antwortete: Doch,
wir sind einsam.’”’

Die Clanmiitter der Irokesen z.B. kontrol-
lierten die Feldarbeit, verteilten die
Nahrung bei offentlichen Angelegenhei-
ten und bestimmten die Hauptlinge. Der
Hauptling war ndmlich lediglich Beauf-
tragter und Reprdsentant seiner Nation,
er entschied beispielsweise, wann und wo
gejagt wurde, hatte aber keine Macht-
basis. Sogar auf kriegerische Handlungen

hatten die irokesischen Clanmiitter einen

entscheidenden Einfluss.

Wo sich der Einfluss der Weissen ausbrei-
tete, anderte sich das System zuungun-
sten der Frauen. Die Weissen machten
Hauptlinge zu Mittelsminnern und Han-
delspartnern und gaben ihnen so eine
wirtschaftliche Stellung, die das Gleich-
gewicht auseinander brach.

Massgebend dafiir, dass sich die Verant-
wortung fiir Haushalt und Kinder nicht
negativ auf die soziale Stellung der Frau
auswirkte, war, dass diese Arbeit nicht
in privaten Klein-Haushalten verrichtet
wurde. Die Produktivitdit der Arbeit
wurde oft dem Aspekt der Geselligkeit
untergeordnet.

Mit der Arbeitsteilung war denn auch
nicht ein “typisch weiblich” in einem dis-
kriminierenden Sinn verbunden. Wo eine
Frau eine “miannliche Arbeit” ausfiihrte,
wurde sie geachtet.

“Eine Frau, die gut fischte, gut rannte,
gut jagte oder wie ein Mann tanzte, ge-
noss hohen Respekt.”

Das stindige Zusammensein von Frauen
schuf ausserdem eine starke Solidaritit,
die einer allfalligen Abhangigkeit von
einem Mann im Wege stand. Die Ver-
bindung zu einem Mann stand nicht im
absoluten Zentrum des Frau-Seins. Die
Sexualitit war in vielen Stimmen sehr
freiziigig, die Ehe hatte einen anderen
Kontext als bei uns, Liebe wurde anders
gelebt. :

ICH SPRECHE VOM RAUCH DES
SCHMERZES HER

Die Geschichte des Einbruchs der Weissen
ist eine Geschichte von Blut und Trénen,
die sich bis heute fortsetzt. Massaker,
Kinderraub, Vergewaltigungen, Zwangs-
sterilisationen, Zusammenpferchen in Re-
servaten ohne Existenzgrundlage, iiber-
durchschnittliche Arbeitslosigkeit...
“Volkermord hat viele Gesichter”,
schreibt Ursula Wolf.

Bei den grossen Widerstandsaktionen der
neuesten Zeit, bei den “fish-ins” und in
Wounded Knee waren Frauen entschei-
dend beteiligt. In den Medien wurden sie
ignoriert, “man” brauchte mannliche Ge-
sichter auf den Photos und Bildschir-
men. Natirlich ist der zerstorerische Ein-
fluss des weissen Kolonialismus so weit in
die Herzen indianischer Familien vorge-
drungen, dass es Indianer gibt, die Miihe
haben, kimpfende Frauen zu akzeptieren,
auch wenn immer noch sexistisches Ver-
halten im Widerspruch zu den Grund-
lagen und Zielen der Indianerbewegung
steht. Im September 1978 schlossen sich
deshalb indianische Frauen zusammen
und griindeten die “Women of all red
nations”. <
Kathrin Bohren

Ursula Wolf: Mein Namé ist “Ich lebe”.
Frauenbuchverlag 1979, Fr. 19.80.



	Indianische Frauen in Nordamerika : die Macht der Mütter

