
Zeitschrift: Emanzipation : feministische Zeitschrift für kritische Frauen

Herausgeber: Emanzipation

Band: 6 (1980)

Heft: 2

Artikel: Indianische Frauen in Nordamerika : die Macht der Mütter

Autor: Bohren, Kathrin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-359192

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-359192
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Seite 6

INDIANISCHE FRAUEN IN NORDAMERIKA:

Die Macht
der Mütter

"Wir gingen drei Meter hinter den Männern, doch wir taten dies, um ihnen zu sagen,
wohin sie gehen sollen." Dieser Satz einer Sioux-Indianerin steht für eine Stärke
indianischer Frauen in Nordamerika, die in nichts vergleichbar ist mit dem Schrittchen,
das wir bisher bei der Rückerobemng unserer Selbstachtung getan haben. Es ist eine
Stärke, die nur zu verstehen ist, wenn man etwas über die Geschichte der Völker, aus
denen diese Frauen kommen, weiss. "Die Kette der Kultur ist die Kette der Frauen,
die die Vergangenheit mit der Zukunft verbindet," sagt eine Mohawk-Indianerin. Aber
nicht nur die frühere ökonomische Stellung und soziale Achtung dieser Frauen prägen
ihr Selbstbewusstsein, sondern auch ihr heutiger Anteil am Kampf um das Überleben
der indianischen Menschen.

Ursula Wolf, eine deutsche Soziologin,
hat einige Zeit in verschiedenen Reservaten

gelebt. Sie hat in Interviews,
Geschichten und Gedichten ein Bild der
Stellung der indianischen Frauen in
Nordamerika entworfen. Ihr so entstandenes
Buch "Mein Name ist 'Ich lebe' " ist
subjektiv und parteilich. Es geht nicht
darum, eine heile Welt zu rekonstruieren,
sondern darum, ein Stück verlorene,
verschwiegene und verfälschte Geschichte
neu zu entdecken. Indianische Frauen
wissen und formulieren, was die weisse
patriarchalische Vorherrschaft bei ihnen
zerstört hat und immer noch zerstört.
Wenn wir ihnen recht zuhören, sind wir
in doppelter Weise betroffen: Als Weisse,
die wir uns eingestehen müssen, wie stark
unser Wissen und unsere Normen von der
Arroganz unserer christlich abendländischen

Kultur geprägt ist. Aber auch als
Frauen, die wir nach natürlicheren und
menschlicheren Lebensbedingungen
suchen, nach Gesellschaftsformen, in der
der Geschlechtsunterschied keine
Diskriminierung bedeutet.

MUTTER ERDE

Die Darstellung Ursula Wolfs beginnt mit
einem Kapitel über die Stellung der
indianischen Frau in der Mythologie und im
zeremoniellen Leben. In indianischen
Schöpfungsgeschichten werden Mann und
Frau gleichzeitig geschaffen; es gibt
keine Eva, die aus Adams Rippe hervorgeht.

Männliches und Weibliches ist im
Gleichgewicht der Natur gleichwertig.
Den Frauen kommt jedoch eine besondere

Rolle zu, indem sie die Mutter Erde,
Ursprung und Schoss des Lebens
verkörpern. Diese besondere Macht als

Lebensspenderin prägt das Selbstverständnis

der Indianerinnen im spirituellen,
aber auch ökonomischen und sozialen

Bereich.
"Daher werden seit jeher die Frauen
besonders respektiert, seit der Zeit der
Schöpfung. Wir sind die Hüterinnen der
Erde, des Ganzen. Deshalb gehört das
Land der Frau und die Familie folgt der
weiblichen Linie. Den Männern ist es
aufgetragen, innerhalb dieses Kreises über
das zu wachen, was von der Mutter
kommt. Sie sind die Beschützer des
Volkes. "
Die Frau, die das sagt, ist eine heute über
50-jährige Frau aus der Onondaga
Reservation. Sie spielt auf einen wesentlichen
Baustein vieler amerikanischer Nationen
an, in denen Frauen eine sehr geachtete
und einflussreiche Stellung haben; auf die
matrilineare und matrilokale Struktur.

UNS GING ES NUR DARUM, UNS
GEGENSEITIG ZU HELFEN

"Matrilinear" bedeutet, dass die
Abstammung, die verwandtschaftliche
Zugehörigkeit und — soweit das überhaupt
vorkam — die Vererbung über die weibliche

Linie läuft. "Matrilokal" heisst,
dass bei der Heirat der Mann zur Familie,
zum Clan der Frau zieht und bei einer
Scheidung auch wieder weggehen muss.



Seite 7

In solchen Haushalten leben: die Mutter
mit ihrem Mann, ihre Töchter mit ihren
Männern, ihre unverheirateten Söhne und
die Kinder der Töchter. Die Frauen stellen

also die Stabilität solcher
Gesellschaften her. An der Kindererziehung
sind alle Erwachsenen beteiligt. Die
Grossmütter haben eine ganz besondere
Autorität und Entscheidungsgewalt.
Ökonomisch spielt in diesen Gesellschaften
der Ackerbau, der den Frauen untersteht,
eine grundlegende Rolle.

"Wir haben eine Geschichte, die
erzählt, wie einmal in unserer Geschichte
die Männer dauernd in den Krieg
zogen, hier- und dorthin rannten und
kämpften und kämpften. Schliesslich
sagten die Frauen: Wir haben genug
davon. Sie handeln verantwortungslos
gegenüber den Frauen und Kindern
Als die Männer wieder einmal von
einer Schlacht zurückkamen, sagten
die Frauen: Wir haben Neuigkeiten
für Euch. Von jetzt an wird es ßr
Euch weder etwas zu essen geben,
noch einen Platz zu schlafen, noch
werden wü~ mit Euch schlafen, es wird
keine Babies mehr geben, nichts mehr
- bis Ihr den Frauen für alle Zeiten
das Recht gebt, zu entscheiden, wenn
Ihr in den Krieg zieht. Denn nach dem
Krieg sind es die Frauen, die trauern. "

Wie gross war und ist die Macht der
Frauen in matrilinearen und -lokalen
Gesellschaften tatsächlich?
Viele Zeuginnen weisen auf die Bedeutung

des Gleichgewichts hin, darauf, dass
kein Geschlecht das andere beherrschen
kann und soll. Die Arbeitsteilung führt
hier nicht zur Unterdrückung des einen
oder andern Geschlechts.

Die Clanmütter der Irokesen z.B. kontrollierten

die Feldarbeit, verteilten die
Nahrung bei öffentlichen Angelegenheiten

und bestimmten die Häuptlinge. Der
Häuptling war nämlich lediglich
Beauftragter und Repräsentant seiner Nation,
er entschied beispielsweise, wann und wo
gejagt wurde, hatte aber keine Machtbasis.

Sogar auf kriegerische Handlungen
hatten die irokesischen Clanmütter einen
entscheidenden Einfluss.

Wo sich der Einfluss der Weissen ausbreitete,

änderte sich das System zuungunsten
der Frauen. Die Weissen machten

Häuptlinge zu Mittelsmännern und
Handelspartnern und gaben ihnen so eine
wirtschaftliche Stellung, die das
Gleichgewicht auseinander brach.
Massgebend dafür, dass sich die
Verantwortung für Haushalt und Kinder nicht
negativ auf die soziale Stellung der Frau
auswirkte, war, dass diese Arbeit nicht
in privaten Klein-Haushalten verrichtet
wurde. Die Produktivität der Arbeit
wurde oft dem Aspekt der Geselligkeit
untergeordnet.

Mit der Arbeitsteilung war denn auch
nicht ein "typisch weiblich" in einem
diskriminierenden Sinn verbunden. Wo eine
Frau eine "männliche Arbeit" ausführte,
wurde sie geachtet.
"Eine Frau, die gut fischte, gut rannte,
gut jagte oder wie ein Mann tanzte, ge-
noss hohen Respekt. "
Das ständige Zusammensein von Frauen
schuf ausserdem eine starke Solidarität,
die einer allfälligen Abhängigkeit von
einem Mann im Wege stand. Die
Verbindung zu einem Mann stand nicht im
absoluten Zentrum des Frau-Seins. Die
Sexualität war in vielen Stämmen sehr
freizügig, die Ehe hatte einen anderen
Kontext als bei uns, Liebe wurde anders
gelebt.

ICH SPRECHE VOM RAUCH DES
SCHMERZES HER

Die Geschichte des Einbruchs der Weissen
ist eine Geschichte von Blut und Tränen,
die sich bis heute fortsetzt. Massaker,
Kinderraub, Vergewaltigungen,
Zwangssterilisationen, Zusammenpferchen in
Reservaten ohne Existenzgrundlage,
überdurchschnittliche Arbeitslosigkeit...
"Volkermord hat viele Gesichter",
schreibt Ursula Wolf.
Bei den grossen Widerstandsaktionen der
neuesten Zeit, bei den "fish-ins" und in
Wounded Knee waren Frauen entscheidend

beteiligt. In den Medien wurden sie

ignoriert, "man" brauchte männliche
Gesichter auf den Photos und Bildschirmen.

Natürlich ist der zerstörerische
Einfluss des weissen Kolonialismus so weit in
die Herzen indianischer Familien
vorgedrungen, dass es Indianer gibt, die Mühe
haben, kämpfende Frauen zu akzeptieren,
auch wenn immer noch sexistisches
Verhalten im Widerspruch zu den Grundlagen

und Zielen der Indianerbewegung
steht. Im September 1978 schlössen sich
deshalb indianische Frauen zusammen
und gründeten die "Women of all red
nations".

Kathrin Bohren

Ursula Wolf: Mein Name ist "Ich lebe".
Frauenbuchverlag 1979, Fr. 19.80.

"Einmal fragte eine Frau Yolanda,
wohin sie zum Wasserholen ging in
ihrem Dorf in Amerika. Yolanda
erklärte, dass wü nicht zu einem Fluss
gehen, sondern das Wasser durch eine
hohle Röhre leiten, wie durch ein
Stück Bambus, direkt in unsere Häuser.

Die Frauen waren nicht
beeindruckt, nur bestürzt: 'Aber wenn Ihr
nicht zusammen mit den andern
Frauen zum Wasserholen und Baden
geht, seid Ihr da nich einsam?'
Yolanda dachte einen Augenblick
darüber nach und antwortete: 'Doch,
wir sind einsam. ' "


	Indianische Frauen in Nordamerika : die Macht der Mütter

