
Zeitschrift: Energie & Umwelt : das Magazin der Schweizerischen Energie-Stiftung
SES

Herausgeber: Schweizerische Energie-Stiftung

Band: 4 (1985)

Heft: 4: Macht und Macher

Artikel: Mensch und Natur : nicht Hierarchie, sondern Einheit

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-586697

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-586697
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Mensch und
Natur.

....nicht Hierarchie,
sondern Einheit

«Wir haben die Welt
nicht von unseren El-
tern geerbt, sondern
nur von unseren Kin-

dem geliehen.»

Wir benehmen uns so, als ob die
Welt ein beliebig ausbeutbarer
Steinbruch wäre, dem wir alles

uns nützlich erscheinende entreissen kön-
nen, und wir denken nicht daran, dass nach
uns weitere Generationen auf dieser Erde le-
ben wollen. Wir benehmen uns wie Vanda-
len in einem eroberten Land.

Der technisch-industrielle «Fortschritt»
hat bereits Zerstörungen hinterlassen, die
nicht wieder gutzumachen sind. Mehr noch:
Aufgrund der bereits eingetretenen Verän-
derungen ist die Zukunft von Mensch und
Umwelt aufs schwerste bedroht. Wir stossen
heute an Grenzen, die nur um den Preis
noch grösserer Zerstörung und der eigenen
Vernichtung überschritten werden können.

Wir alle wissen um diese tödliche Gefahr,
aber wir verdrängen sie aus unserem Be-
wusstsein.

Diese Zerstörungsorgie hat komplexe Ur-
sachen, die gegenwärtige Krise ist weltum-
spannend und vielschichtig. Dennoch ver-
halten wir uns so, als sei nichts geschehen
und als könne alles seinen gewohnten Gang
gehen.

Wer zum Beispiel in einem Parlament
sitzt, weiss um die Tragödie der Traktanden-
listen: Sie sind vollgestopft mit fünftrangi-
gen Problemen, deren Hauptfunktion zu
sein scheint, die Fassade der Normalität
aufrechtzuerhalten und von den wirklich
brisanten Zeitproblemen abzulenken. Dazu
ein Beispiel: Im Nationalrat wurde der An-
trag gestellt, eine Debatte zur Frage der
Endlagerung hochradioaktiver Abfälle zu
führen. Dazu braucht es die Zustimmung
der Mehrheit der Ratsmitglieder. Die Mehr-
heit zeigte jedoch kein Interesse, diese zen-
trale und für die Zukunft wichtige Frage zu
diskutieren, widmete sich aber wenige Mi-
nuten später intensiv und wortreich der
weltbewegenden Frage, ob ein SBB-Geleise
verlängert werden sollte.

Die Tendenz, grundsätzlichen Fragen
auszuweichen und statt dessen leichtver-
käufliche und leichtgewichtige Meldungen
in den Vordergrund zu rücken, zeigt sich
auch in den Medien. Von ernstgemeinter
und verantwortungsbewusster täglicher In-
formation kann nicht die Rede sein. Wer
weiterhin auf das tägliche Elend auf der

ganzen Welt, auf die zunehmende und je
länger, desto weniger gelöste Umweltzerstö-
rung, auf die Aushöhlung der Innenstädte,
die Vertreibung der Bevölkerung in die un-
wirtlichen Agglomerationen hinweist, wird
als Verhinderer, als Miesmacher und Unzu-
friedener hingestellt. Die Wirklichkeit dar-
zustellen ist nicht mehr modern. Man

macht wieder
auf Zuversicht
und trägt Opti-
mismus zur
Schau, schreit
nachUnterhal-
tung und lenkt

sich ab um jeden Preis. Sinn und Zweck die-
ser Wende-Strategie: die Vernebelung der
Geister. Denn - wer will sich schon sein Ge-
schäft vermiesen lassen durch diese ewigen
Pessimisten?

"Bei näherer Betrachtung erweist
sich die öffentliche Seelenruhe, die
nicht zu stören man uns mahnt, als
eine seltsam unwirkliche Bewusst-
seinsverfassung. Unsere Gesell-
schaft gleicht einem Menschen, der
ahnungslos in einem scharfen Mi-

Die Wirklichkeit
darzustellen ist

nicht mehr modern.

7



nenfeld herumirrt und sich dabei
Gedanken macht um seine
Altersversorgung"

beschreibt Hoimar von Dithfurt (1) unseren
Zustand trefflich. Er fährt dann fort:

"Von Ausweglosigkeit kann keine
Rede sein. Das Gegenteil ist der Fall.
Die Notausgänge stehen weit offen
wie Scheunentore. Die Wege, die uns
sogleich aus aller Gefahr führen
würden, sind ohne Schwierigkeiten
zu erkennen. Die Massnahmen zu
unserer Rettung liegen so offensicht-
lieh auf der Hand, dass man sie ohne
Schwierigkeiten einem Kinde erklä-
ren kann. "
Über die möglichen Wege aus der Gefahr
und die notwendigen Veränderungen unse-
rer Gesellschaft ist schon sehr viel geschrie-
ben und geredet worden. Es geht an dieser
Stelle nicht darum, in diese Diskussion ein-
zugreifen oder gar einen neuen Weg zu skiz-
ziéren, sondern um die Frage: Welches sind
die ethischen und weltanschaulichen
Grundlagen solcher Veränderungen?

Uns interessiert die laufende Diskussion
um die Stellung der Menschen im ganzen
Gefüge von Natur und Umwelt. Zu diesem
Fragenkomplex gibt es ganz verschiedene
Stellungnahmen. Die einen Autoren, welche
durchaus für alle Anstrengungen zur Erhal-
tung der Natur eintreten, verteidigen das an-
thropozentrische Weltbild, welches den
Menschen als Zwèck und Ziel der biologi-
sehen Entwicklung betrachtet. Sie anerken-
nen die besondere Vormachtstellung der
Menschen und damit deren Anrecht, Natur
und Umwelt grundsätzlich als Ressourcen
zur Befriedigung ihrer Bedürfnisse zu nut-
zen. Sie sind damit einverstanden, dass die
Handlungen der Menschen sich nach dem
Prinzip richten: Was mir nützt, ist erlaubt.
Andere Autoren hingegen wollen die Rolle

der Menschen

Was mir nützt, ist dieser weit
I Li definieren

eriaunt. und sprechen
ihnen ein ab-

solutes Recht auf die Umwelt ab, dieser hin-
gegen viele Rechte gegenüber den Menschen
ZU.

Ich möchte zuerst auf die Argumentation
derjenigen eingehen, die grundsätzlich am
anthropozentrischen Weltbild festhalten
wollen. Sie wollen nicht die Stellung der
Menschen neu definieren, sondern die ethi-
sehen Grundsätze gesellschaftlichen Han-
delns erweitern. Sie postulieren ein vertief-
tes und umfassenderes Verständnis des
Menschen und seiner Interessen.

Eine erste Ausweitung der ethischen
Grundlagen für das politische und gesell-
schaftliche Handeln besteht gemäss dieser
anthropozentrischen Philosophie in der vol-
len Übernahme der Verantwortung für die
künftigen Generationen durch die heute le-
bende Generation.

Hans Jonas (2) postuliert in seinem Buch
«Das Prinzip Verantwortung, Versuch einer
Ethik für die technische Zivilisation» fol-
genden Grundsatz:

"Das gesellschaftliche Handeln
muss den Unglücksprophezeiungen
(schlechten Prognosen) mehr Ge-

wicht beimessen als den Glückspro-
phezeiungen (guten Prognosen). "
Dies ist auf den ersten Blick sicher eine be-
fremdlich pessimistische Grundhaltung, die
so gar nicht ins Bild des technisch-wissen-
schaftlichen Optimismus unserer Zeit passt.
Jonas' Begründung für seine Forderung
kann hier nur in sehr geraffter Form wieder-
gegeben werden.

Die Natur arbeitet so, dass sie innerhalb
grosser Zeiträume viele kleine Verände-
rungsschritte macht. Sie geht dabei nie aufs
Ganze und kann sich deshalb auch viele
kleine «Fehler» leisten. Die vielen kleinen
«Fehler», die die Natur im Laufe der Jahr-
millionen Entwicklungsgeschichte gemacht
hat, waren deshalb nie existenzielle Fehler,
die das ganze biologische Leben aufs Spiel
gesetzt hätten. Dieses langsame, geduldige
Verfahren, das Vortasten der Natur, war
sehr erfolgreich und hat immer wieder neue
biologische Gleichgewichte ermöglicht. Ein
ganz anderes Tempo jedoch schlägt die mo-
derne Technologie ein. Von Geduld und
Vortasten ist hier keine Rede mehr. Die tech-

nologischen

Ein ganz anderes
Tempo jedoch füge haben in-

schlägt die moderne
H | | » &

Technologie ein. Von Ausmass ange

Geduld und Vortas-
7 V zeigen grosse

ten ist hier keine Wirkungen.

"ede mehr.
werden aber

erst zu einer Zeit sichtbar, wenn sowohl die
Akteure, also die Verantwortlichen, wie
auch die Nutzniesser dieser Experimente
nicht mehr hier sein werden. Mit einer be-
stimmten Wahrscheinlichkeit werden diese
Auswirkungen negativ sein. Sie werden die
kommenden Generationen beeinträchtigen.

Als Beispiel diene die atomare Rüstung.
Bis heute ist unbestritten, dass das Atom-
waffenarsenal mit einer bestimmten Wahr-
scheinlichkeit zur Lösung eines Konfliktes
auch eingesetzt wird zur «Lösung» eines
Konfliktes. Wir müssen auch mit der Wahr-
scheinlichkeit rechnen, dass auch Experi-
mente mit der Erbsubstanz und mit der Re-
produktionstechnologie negative Auswir-
kungen haben werden. Das gleiche gilt für
die Anwendung der Atomtechnologie zur
Energiegewinnung.

Das folgende Bild illustriert die Aussage
von Hans Jonas.

Das Spiel «Russisches Roulette » ist sicher
bekannt. Im Revolver steckt nur eine Kugel.
Held ist derjenige, welcher es wagt, sich den
Revolver an die Schläfe zu legen und abzu-
drücken. Kommt er lebend davon, hat er
Glück gehabt, andernfalls eben Pech. Vom
moralischen Standpunkt aus käme es einem
Mord gleich, wenn ein Fremder zu diesem
Spiel gezwungen würde. Daran ändert auch
der Hinweis nichts, dass ein Spieler immer-
hin eine Überlebenschance von 83% hat.
Dies wäre in der allgemeinen Beurteilung
Tyrannei, Menschenverachtung und Will-
kürherrschaft und könnte nur jemandem
aufgezwungen werden, der völlig macht-
und wehrlos wäre.

In der individuellen Ethik gilt die allge-
mein anerkannte Norm, dass niemand das
Leben eines anderen mutwillig aufs Spiel
setzen darf. Jedoch: Handlungsweisen, die
wir zwischen einzelnen Menschen als unmo-
raiische und rechtswidrig verurteilen, ak-
zeptieren wir mit grösster Selbstverständ-
lichkeit gegenüber kommenden Gene-

rationen. Be-
treiber von

Handlungsweisen, Atomkraft
werken zumdie wir zwischen ein-,Beispiel schla-

zelnen Menschen aiie war-
nungen vorals unmoralische möglichen ne

und rechtswidrig g*» aus-
Wirkungen in

verurteilen, akzep-den wind mit
tieren wir mit gross- dem Hinweis

ter Selbstverständ- tSJSÏÏT
lichkeit gegenüber '^keit von

» Strahlenschä-
kommenden Genera- den durch

tionen. schwere Unfäl-
le oder Atom-
müllager.

Nach Jonas kann und darf diese Argu-
mentation nicht zur Rechtfertigung von
Handlungen dienen, welche Glück, Lebens-
möglichkeiten und Chancen künftiger Ge-
nerationen aufs Spiel setzen. Diese können
sich nicht wehren und auch nicht mitbestim-
men, ob sie bereit sind, solche Risiken zu
übernehmen. Wir üben auf sie eine absoluti-
stische Willkürherrschaft aus. Wir verwet-
ten ihre Zukunft. Erschreckend ist, dass die-
jenigen, welche heute die entsprechenden
Entscheide zu fällen haben, sich entweder
solche Gedanken nicht machen oder diese
dann zugunsten kurzfristiger, egoistischer
Gewinne beiseite schieben. Der Glückspro-
phezeiung, auch wenn deren Eintreffen
nicht sicher ist, wird eindeutig mehr Ge-
wicht beigemessen als den Unglücksprophe-
zeiungen. Würde hingegen der ethische
Grundsatz von Hans Jonas zur Norm gesell-
schaftlichen Handelns erhoben, wären we-
der Atomrüstung noch Atomenergie, noch
Gen- und Reproduktionstechnologie, noch
andere schnelle und grosse technische Expe-
rimente ohne weiteres zulässig. Für intakte
Lebensgrundlagen künftiger Generationen
wäre damit schon einiges gewonnen.

Die Vertreter des anthropozentrischen
Weltbildes haben aber noch andere gute Ar-
gumente. Sie sagen wohl zu recht, dass bis
heute nur eine verkümmerte Interpretation
der menschlichen Interessen zur Grundlage
des gesellschaftlichen Handelns gemacht
wurde. Wäre der Mensch tatsächlich Mass
aller Dinge, stünde es wohl besser um die

Welt. Dass der Mensch Ziel und Zweck der
Gesellschaft und der täglichen politischen
Entscheide sei, wird zwar immer wieder be-

hauptet und steht in fast allen Parteipro-
grammen unter dem Slogan «Der Mensch
im Mittelpunkt». In Tat und Wahrheit sind
aber höchstens einzelne Menschen und
Menschengruppen Mass aller Dinge, vorab
die weisse Rasse in den industrialisierten
Ländern und dort wieder nur diejenigen, die
aufgrund ihrer gesellschaftlichen Stellung
bereits für sich mehr beanspruchen, als sie
anderen zugestehen wollen. Zudem ist klar,

8



dass nicht die wahre Natur des Menschen
zum Mass aller Dinge gemacht wird, son-
dern nur seine materiellen Interessen. Zur

wirklichen Na-
tur der Men-

Zudem ist klar, dass sehen gehören

nicht die wahre Na-
tur des Menschen reitsschaft,

zum Mass aller Din-SSi,
ge gemacht wird, Liebe, Mitge-

so-dern nur seine SkeÄi
materiellen Interes- darität und ein

Gefühl für das
»en. Schöne und

Lebendige.
Würde der Mensch nicht so eindimensional
nur materiell verstanden, würden alle die
obengenannten Bedürfnisse ernst genom-
men und in die gesellschaftlichen Normen
einfliessen, hätte dies bereits heilende Aus-
Wirkung auf Tiere, Mitwelt und Natur.

Zur vollen menschlichen Natur gehören
die Pflege und Erhaltung der Umwelt. Wer
diese Verantwortung nicht wahrnimmt und
seine menschlichen Pflichten aus egoisti-
sehen Gründen verletzt, verfehlt seine Be-

Stimmung als Mensch. Er kann sich nicht
voll entfalten und bleibt in seiner Entwick-
lung zurück. Es ist ebenso unwürdig und un-
moralisch, die Mitwelt nur als Ressource zu
behandeln, wie die Würde der Mitmenschen
zu missachten.

So argumentierte beispielsweise schon
Immanuel Kant gegen Tierversuche: Diese
Praktiken hätten eine verrohende Wirkung
auf die Menschen. Tierversuche seien des-
halb nicht in erster Linie wegen der Tiere,
sondern um der Menschen willen zu unter-
lassen.

Es ist zudem ureigenstes Bedürfnis des

zur vollen Entfaltung gekommenen Men-
sehen, in einer schönen Umgebung zu leben.
Die Verschandelung unserer Landschaft
durch den Bau von Strassen, Industrie- und
Tourismusanlagen und Staudämmen ver-
letzt die sensiblen ästhetischen Gefühle der
Menschen. Jeder Gang durch die Stadt ist
eine Beleidigung der Seele, und der Anblick
brutaler Reklamen und Kioskaushänge, un-
ästhetischer Läden mit ihren Massenarti-
kein, zerstörter Quartiere und klotziger Be-
tongebäude ist eine tägliche Qual. Die Men-
sehen stumpfen ab und werden aggressiv.

Umweltprobleme sind Innenweltproble-
me schreibt der Theologe Martin Rock (3):

"Es gibt offensichtlich Zusammen-
hänge zwischen innerer Einstellung,
sittlicher Handlung einerseits und
Einwirkung auf Umwelt/Natur an-
dererseits. Umweltverschmutzung
ist Innenweltverschmutzung - Um-
weltverwüstung ist Seelenverwü-
stung. Zerstörung der Natur verrät
ethischer Tod - ökologische Schä-
den sind Beweise ethischer und emo-
tionaler Zerrüttung. Umweltkrise ist
insofern immer schon Innenweltkri-
se. Ihre Bewältigung ist wesentlich
ein menschliches Binnenproblem,
eine Sache zunächst einmal der Re-
form innerer Gesinnung."

Martin Rock vertritt hier ganz Offensicht-
lieh einen edlen Anthropozentrismus: Um-
weltprobleme sind ein Spiegel der menschli-
chen Innenwelt, sie müssen um des mensch-
liehen Seelenheils willen gelöst werden.

Dennoch, die Erkenntnis und Anerken-
nung der wahren Natur des Menschen, die
Wahrnehmung aller, auch der nichtmate-
riehen Bedürfnisse würden zusammen mit
der Verantwortung für die künftigen Gene-
rationen durchaus genügen, um einen um-
fassenden Umweltschutz und die Erhaltung
und Wiederherstellung der Lebensgrundla-
gen auch in Zukunft zu garantieren. Diese

Argumentation hat sicher einiges für sich.
Die herkömmlichen westlichen, ethischen
Systeme könnten beibehalten werden. Zu-
dem hat diese Haltung den Vorteil, mit dem
herrschenden naturwissenschaftlichen
Weltbild verträglicher zu sein, ein Rückfall
in mystische Betrachtungen könnte verhin-
dert werden. Die rationalistische, aufkläre-
rische Grundanschauung der abendländi-
sehen Zivilisation würde so gerettet.

Aber genügt dieser «geläuterte Anthro-
pozentrismus», wie diese Haltung von
K. M. Meyer-Abich (4) genannt wird? Skep-
sis ist hier durchaus am Platz.

Denn solange die Natur ausschliesslich
funktional auf die Bedürfnisse der Men-
sehen hin interpretiert und der Schutz der
Natur einzig aus diesem Gesichtspunkt ge-
fordert wird, geht die Zerstörung langsam,
aber sicher weiter.

Das Problem wird auf eine Güterabwä-
gung reduziert
(z. B. unser Be-

Von der Natur wird
im jeweiligen Augen- sus unser Be-

blick der Entschei-
dung übriggelassen, räum),

was eine solche Ab-, ^
tur wird im je-

wägung übersteht. weiligen Au-
genblick der
Entscheidung

übriggelassen, was eine solche Abwägung
übersteht.

Damit wird der Anteil der Natur ständig
verkürzt, im besten Falle etwas langsamer
als heute.

Wer sich ein-
mal mit dem

Wer sich einmal mit
dem Standpunkt der Anthropozen-

geläuterten Anthro-ä ^blid
pozentrik zufrieden einmal auf

gibt, gerät bald ein-'
mal auf eine gefähr- bahn, vor al-

liehe Rutschbahn,
vor allem im politi- Schliesslich

sehen Alltag,
ben. Übrig-

bleiben wird eine reine Rechtfertigung der
herrschenden Zustände, des StatusQuo,der
dann Schritt fürSchritt zum StatusQuo Mi-
nus wird. Das würde bedeuten, dass trotz
guter Vorsätze, edler Gesinnung und gutem
Willen in der politischen Praxis nach den
herrschenden Machtverhältnissen - die Na-

tur ist schwach, der Mensch ist allmächtig -
entschieden würde und dabei Stück für
Stück an Lebensvielfalt und Lebensreich-
tum verlorenginge. Diese geistigen Grundla-
gen sind nicht tragfähig genug, eine wirkli-
che Umkehr in der Umwelt- bzw. Mitwelt-
politik herbeizuführen. Wir brauchen mehr.

Bevor hier darauf eingegangen wird, was
wir brauchen, wollen wir noch etwas genau-
er darstellen, was wir haben und weshalb wir
es haben.

Im anthropozentrischen Weltbild wird al-
les, was mit uns auf dieser Welt ist, nur von
uns aus betrachtet. Die natürliche Mitwelt
wird so zur Umwelt mit uns im Mittelpunkt.
Alles, was nicht Mensch ist, ist für den Men-
sehen da und erhält seinen Wert aus dem
Wert für die Menschen. Die Natur sind wir.
Der Rest der Welt gehört uns. Die Umwelt ist
zur Hauptsache Material, frei verfüg- und
veränderbar. Der sterbende Wald wird dar-
aufhin untersucht, was er an ökonomischen
Verlusten bringt und in welchem Masse er
seine Schutzfunktion für die Menschen ver-
liert. Die Verbetonierung eines Flusses wird
mit dem Hochwasser gerechtfertigt, welches
hin und wieder Anbauflächen und Weiden
überschwemmt. Der Bau von Hochwasser-
rückhaltebecken mitten durch ein Natur-
Schutzgebiet dient dem Schutz der Keller-
räume der Dorfbewohner. Im Erholungsge-
biet einer kleinen Landgemeinde wird eine
Sondermülldeponie errichtet, weil diese
dort weniger Menschen belästigt als in dich-
ter besiedelten Gebieten. Das Verhältnis der
Menschen zur Natur ist ein absolutistisches.

Und wie im
Absolutismus

Das Verhältnis der hat der Schwä-

Menschen zur Natur umweit - £
ist ein absolutisti- ne Rechte ge-

crhoc genüber dem
31. c Souverän

den Men-
sehen, diese aber alle Rechte und fast keine
Pflichten gegenüber der Mitwelt. Die kata-
strophalemAuswirkungen dieser Grundhai-
tung sind bekannt.

Woher kommt denn eigentlich dieses un-
sere Gesellschaft so prägende Weltbild? Der
Kulturkritiker und Schriftsteller Carl Arne-
ry hat diese Frage in seinem Buch «Das
Ende der Vorsehung, die gnadenlosen Fol-
gen des Christentums» (5) behandelt. Die-
ses Weltbild sei die Konsequenz des jü-
disch-christlichen Schöpfungsverständnis-
ses, lautet seine Schlussfolgerung:

• Dem Menschen allein ist Gottebenbild-
lichkeit zugeschrieben. Er ist Ende und
Ziel der Weltgeschichte und unterschei-
det sich grundsätzlich von der übrigen
Schöpfung. Er ist gegenüber der Natur
von qualifizierter Einzigartigkeit.

• Der Mensch ist durch den Herrschafts-
auftrag «Machet euch die Erde untenan
und herrschet» zur totalen und absolu-
ten Herrschaft aufgerufen.

• Die Heilserwartung: Leiden sind für die
Christen Folgen der Erbsünde. Der
Mensch will davon befreit werden. Die
Erlösung garantiert ihm eine absolute
Zukunft im Jenseits. Dadurch ist die
Erde nur Übergangsstation und deshalb
nicht so wichtig. Die Erde ist ein Jam-
mertal und wird es immer mehr.

9



Amerys Kritik, hier nur summarisch wie-
dergegeben, betrifft auch alle Nichtgläubi-
gen, die dasselbe Menschen- und Weltbild
internalisiert haben.

Diese Kritik stiess selbstverständlich so-
fort auf heftigen Widerspruch. Namhafte
Theologen haben innerhalb der christlichen
Kirchen eine Neuinterpretation der Schöp-
fungsgeschichte vorgenommen. Sie wollten
damit aufzeigen, dass die wahre jüdische
und christliche Botschaft gar nie ernst ge-
nommen wurde. Nicht Herrschaft, sondern
Dienst, Hege und Pflege sei der eigentliche
Auftrag Gottes an die Menschen gewesen.
Denn in der Schöpfungsgeschichte steht
auch geschrieben: «Und Gott der Herr
nahm den Menschen und setzte ihn in den
Garten Eden, dass er ihn bebaue und be-
wahre.»

Wie dem auch immer sei, ohne die Um-
weltzerstörung und dem wachsenden Wi-
derstand breiter Bevölkerungskreise hätten

die Theologen sich kaum um eine Neuinter-
pretation der Rolle des Menschen in der ge-
samten Schöpfung bemüht. Allzulange hat
das «Macht euch die Erde Untertan» gegol-
ten und seine unheilvollen Auswirkungen
gehabt. Und auch heute noch zögern die
meisten Theologen, von wenigen Ausnah-
men abgesehen, klar Stellung zu beziehen

zum Tun und Treiben der Mächtigen auf Ko-
sten unserer Mitgeschöpfe.

Im Gegensatz zum anthropozentrischen
Weltbild entwirft K.M. Meyer-Abich das

physiozentrische Weltbild: Der. Mensch
kann nur in natürlicher Gemeinschaft mit
Tieren und Pflanzen, Luft und Wasser,
Himmel und Erde wahrhaft Mensch sein.

Natur und Mensch sind als Einheit, auf
Bündnis hin geschaffen. Sie haben eine ge-
meinsame Geschichte und ein gemeinsames
Geschick. Sie sind in einer kosmischen AI-
lianz schicksalhaft miteinander verbunden.

Tiere, Pflanzen, Landschaften, Wasser,

Luft, Meere, Flüsse, Blumen, Insekten, kurz
alles, was da kreucht und fleucht, hat seine

eigene Daseinsberechtigung und eigene
Rechte gegenüber den Menschen. Die
Pflanzen müssen um der Pflanzen willen,
die Tiere um der Tiere willen, die Land-
Schäften um der Landschaften willen, die

Böden um der Böden willen, die Wälder um
der Wälder willen geschützt werden. Es geht
nicht mehr darum, den Verkehrswert einer
Autobahn gegen den Erholungs- oder Holz-
wert eines Stück Waldes aufzurechnen, son-
dern um die Frage: Ist es gerechtfertigt,
soundso viele Bäume zu morden, eine Land-
schaft zu zerstören oder einer Lebensge-
meinschaft das Biotop zu entziehen, nur um
unser übertriebenes Bedürfnis nach Mobiii-
tät zu befriedigen?

Diese Frage ist unter allen Umständen
heute mit Nein zu beantworten. Wir haben
uns ohnehin schon genug genommen. Die

gesellschaftli-

Wir haben uns ohne-iiHwvii uiiw vu w queren gmer
hin schon genug ge- solchen geisti-

noMiMAn gen Neuorien-nommen. ^umwälzend,
im wahrsten Sinne des Wortes. Ist nicht die-
ser liebevolle, ehrfürchtige Umgang mit den

Mitgeschöpfen, welcher sofort auch grösste
Auswirkungen auf den Umgang der Men-
sehen untereinander haben würde, der
Traum so vieler Menschen? Wir alle spüren,
dass ein Handeln nach diesen neuen ethi-
sehen Grundsätzen Voraussetzung für unse-
re Rettung sein könnte.

Zu recht kommt hier der Einwand, dass
das, was hier an neuen ethischen Normen
postuliert werde, wohl schön und gut sei, an
der tatsächlichen Verwüstungswut der tech-
nischen Zivilisation trotzdem nichts ändern
würde. Wenn sich weltweit über 95% der Po-
litikerlnnen, der Behörden und der Wirt-
Schaftsführer einen Deut um solche Grund-
sätze kümmern -, und wer soll sie dazu ver-
pflichten, wenn sie es aus eigener Überzeu-

gung und aufgrund der Sachzwänge nicht
tun - so bedeutet dies, dass das Ganze sich
ohnehin wieder auf eine politische Macht-
frage reduziert. Die hier geforderte Unei-
gennützigkeit ist in unserer Gesellschaft
nicht systemkonform und würde, erst ein-
mal breit akzeptiert, zu gewaltigen Verände-

rungen führen. Wer diese Uneigennützig-
keit, dieses neue Menschen- und Weltbild
fordert, zieht leicht den Verdacht auf sich,
ein unverbesserlicher Utopist zu sein, der
noch nicht begriffen hat, was in einer Kon-
kurrenzgesellschaft wie der unsern die Be-
dingungen des Erfolgs sind.

Dieser Einwand signalisiert, in welcher
Gefahr sich die Umweltbewegung - oder im
neuen Sprachgebrauch die Mitweltbewe-
gung - befindet. Es wird je länger, je mehr
versucht, die Bewegung aufzuspalten in so-
genannt «vernünftige Umweltschützer»,
welche ungefährlich sind, weil sie eingese-
hen haben, dass nur der technische Fort-
schritt die Lösung bringen kann, und den

sogenannten «grünen Utopisten», welche
nichts anderes sind als verkappte Systemver-
änderer. Mit diesem bekannten Schema
kann man viele gutmeinende Menschen ver-
unsichern. Wer will schon an den Rand der
Gesellschaft gedrängt werden, wer lässt sich

gerne Systemveränderer schimpfen? Die be-
ste Verteidigung ist in einer solchen Situa-
tion die Verleugnung der eigenen Motive.
Die Forderung nach Verzicht z.B. auf den
Bau neuer Atomkraftwerke oder neuer Au-
tobahnen wird dann zum Beispiel mit der
Nützlichkeit für die Menschen, für die An-

wohner und allgemein für die menschliche
Gesundheit begründet. Das uneigennützige,
weitsichtige, sich am physiozentrischen
Weltbild orientierende Handeln wird selber
uminterpretiert zum nur noch dem Men-
sehen dienenden und somit wieder zum ei-
gennützigen Handeln. Denn wer so argu-
mentiert, kann mit breiter Zustimmung
rechnen. Diese Haltung, welche durchaus
achtenswerten Gründen entspringt - denn
schliesslich kommt es darauf an, Massnah-
men durchzubringen und nicht schöne Re-
den zu halten -, läuft Gefahr, schliesslich
zwar einige technische Verbesserungen zu
bewirken (die es immer auch braucht), die
Zerstörungslawine dabei aber letztlich zu
stärken. Wenn wir unsere nicht selbstbezo-
genen Gründe für unser Engagement ver-
leugnen, wenn wir verschweigen, dass es uns
letztlich um neue ethische Grundsätze und
gesellschaftliche Normen geht, weil wir
nicht dazu stehen können, weil wir Angst
haben, uns lächerlich zu machen, dann ist
zu befürchten, dass wir selber, dass die gan-
ze Bewegung an Kraft und innerer Motiva-
tion verliert. Wenn die richtigen Motive
durch falsche Reden immer nur unterdrückt
werden, kann sich die verbindende und
überzeugende Kraft nicht mehr zeigen, und
wir werden unwirksam.
"Der Umweltschützer merkt viel-
leicht gar nicht, dass er, wenn er sei-

ne Forderungen aus individuellen
Bedürfnissen und persönlichen In-
teressen begründet, dadurch mögli-
cherweise eine Denkweise legiti-
miert, die auf längere Sicht eben das

Gefühl der Verantwortung unter-
gräbt, dessentwegen er sich letztlich
für den Umweltschutz engagiert." (6)
Ich plädiere also dafür, dass wir Mitwelt-
Schützer unsere Motive genau untersuchen,
uns sehr in acht nehmen vor falschen Be-
gründungen und dass wir die Botschaft auf-
rechterhalten, um die es uns geht. Wir soll-
ten unsere Mitmenschen darauf aufmerk-
sam machen, dass wir unsere Rolle in der
Geschichte und in der Mitwelt überdenken
und neu definieren müssen. Nur so können
wir Kraft bewahren. Sobald wir uns in klein-
liehe Nützlichkeitsrechnungen verstricken,
wenn wir den Wert eines Schmetterlings für
die Menschen abschätzen wollen, fällt das
offene Scheunentor zu, von dem Hoimar
von Dithfurt spricht. Das wollen wir nicht.
Wir wollen durchkommen. Wir haben gute
Vorstellungen von einem Leben in Solidari-
tät mit allen Menschen und mit allen Krea-
turen, und diese Vorstellungen, diese Bot-
schaft und Hoffnung sollen wir uns nicht
selber nehmen.
/./(eraffir/isYe
(7) //oimur von Dit/z/urt: So /asst uns denn ein

Tp/e//)äumc/iezi pflanzen, Rasc/i und 7?öA-

rig kèr/ag, //amburg 79S5
(2) //any donas." Das /'r/nz/p Verantwortung,

7nse/ kèr/ag 7979
(3) Martin Rock: Theo/ogie der iVafur und dire

ant/iropo/og/sc/i-ef/i/sc/icn Konse</nenzen
in «Öko/ogie und Et/u'k», //rsg. Dieter
ßi'rnbac/ier, Ree/am fbr/ag 79S0

(d) AT. M Meyer-zt/nc/t: Wege zum frieden m/7
der Natur, C. //unser Ker/ag, 796V

(J) Cor/ /Intery; Das Ende der Vorse/itmg, die
gnaden/osen fo/gen des Ci/ristentums, Ro-
wo/i/i/t ffer/ag 7972

(6). Lawrence //. /r/öe. VVas spricht gegen /*/a-
stikT/äome? in «Öko/ogie und Ethik»,
7/rsg. Dieter ßirnhacher, Rec/an? Fer/ag
79S0

10


	Mensch und Natur : nicht Hierarchie, sondern Einheit

