
Zeitschrift: Die Erzieherin : eine Zeitschrift über weibliche Erziehung

Band: 4 (1848)

Heft: 2

Artikel: Wird der Mensch wirklich, wie es den Anschein hat, durch
Vorstellungen zum Handeln bestimmt?

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-866013

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-866013
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


73

Wird der Mensch wirklich, wie es den
Anschein hat, dnrch Vorstellungen zum
Handeln bestimmt?

(Ein Bruchstück.)

Diese Frage werden Tausende mit Ja beantworten, der

Tieferblickende sagt: Nein! Ohne Vorstellungen können wir
allerdings nicht handeln, das ist gewiß; denn da unser Handeln,

unser Thun und Lassen sich stets auf Objekte bezieht,

so müssen wir diese Objekte doch auch vorstellen, und wir thun
dieß sogar im Traume, wie viel mehr also im Wachen. Wenn
man aber meint, dieses Vorstellen sei der Grund, der uns
bestimme, die Dinge so oder so zu behandeln, so irrt man damit

auf die handgreiflichste Weise. Es stellen z. B. zwei das Geld

vor, das vor ihnen auf einem Tische aufgezählt liegt, und
beide könnten es sich aneignen, denn es ist Niemand im Zimmer,
der sie beobachten könnte, und die Gelegenheit zu entkommen

ist günstig. Aber nur der Eine fühlt sich durch den Anblick

gereizt, eine Summe davon einzustecken; der Andere fühlt keine

Versuchung dazu. — Ich rufe den Kindern in der Schule die

Vorstellung des Ruhigseins in die Erinnerung, wenn ich sage:

seid still, kein Geräusch mehr! und siehe, es wird mäuschenstill.

Unmittelbar vor meinem Eintreten hat ein Seminarist dasselbe

mehrere Mal geboten, und die Kinder sind laut und unfolgsam

geblieben. Warum wirkte nun dasselbe Vorstellen so

verschieden? Ferner: Ich sage zu einem Schüler: gehe mir zu
N. N. und trage dieses Buch hin; sein Vater, der mir sehr

gram ist, hat ihm heute erst verboten, mir irgend eine

Gefälligkeit zu erweisen, und der Sohn hat es versprochen. Aber
siehe da! kaum habe ich jene Vorstellungen in ihm rege
gemacht, so steht er auf und geht; die Vorstellungen seines



74

Vaters bleiben unwirksam. Umgekehrt bleiben bei dem Schüler
F. meine Vorstellungen unwirksam, wenn ich ihn auffordere,

nicht so grob, sondern sein höflich zu sein; er gehorcht mehr
den Eingebungen seines Vaters, welcher dem Sohne die

Manieren der Grobheit als etwas Heldenmüthiges vorzustellen

gewohnt ist.

Doch wozu noch viele Beispiele? Es ist bekannt, wie

höchst verschieden die ganz gleichen Vorstellungen bei verschiedenen

Menschen wirken, und man kann daher nicht zweifeln,

daß hinter den Vorstellungen noch etwas Anderes stecken muß,

was als das eigentlich Entscheidende, als das eigentlich
Antreibende bei unserm Thun und Lassen sich erweist. Ei freilich,
höre ich ausrufen; es sind die Neigungen, die Begierden, die

jeder Mensch hat und jeder anders hat, als sein Nachbar;
weißt Du denn nicht, daß diese Neigungen längst als die

Quelle unseres Handelns bekannt sind? Nun ich weiß

allerdings, daß man das menschliche Handeln auch aus

Zuneigungen und Abneigungen erklärt, aber ich finde eS sonderbar,

daß man gleichzeitig auch wieder Alles auf Vorstellungen
zurückführt und somit, ohne es zu bemerken, sich selbst

widerspricht. Ich kann ein Lehrbuch der Pädagogik aufschlagen,
welches ich will, jedes redet van Neigungen, Wollungen ze.,

woraus das Thun und Lassen entspringe; aber jedes verlangt
auch, man solle den Kindern ja die richtigen Vorstellungen in
der Moral und Religion geben, sonst lernten sie nimmermehr

richtig und wahrhaft christlich gesinnt sein und handeln, und

jede Religionspartei empfiehlt hierzu ihr VorstellungSsystem

als das allein praktisch heilbringende. Heißt das nicht, alles

Handeln der Menschen ans Vorstellungen gründen? Meint
nicht beinahe die sämmtliche Lchrerwelt immer noch, das
Erlernen der Vorstellungen, wie sie in den Zehn Geboten, in
Bibelsprüchen, in Liedervcrscn w. enthalten sind, mache die

Kinder moralisch und religiös, d. h. mache sie geneigt, den

in jenen Vorstellungen ausgedrückten Willen Gottes zu thun,
mithin durch Vorstellungen sich zum Handeln bewegen zu lassen?



75

Freilich gesteht man auf der andern Seite zu, das Beispiel sei

stärker, als das bloße Wort, und wenn so Viele, welche das

siebente Gebot recht gut wissen, doch stehlen, so viele doch

lügen, verrathen und verleumden, obschon dieß im achten

Gebote untersagt ist, so zeige sich hierin die Macht der schlechten

Erziehung, des schlechten Beispiels, welcher keine Lehre

genügsam steuern könne; es müsse zum Unterricht auch die rechte

Gewöhnung kommen. Das heißt mit andern Worten: wir
glauben, die Vorstellungen thun Alles, und wir glauben auch,

die Vorstellungen thun nichts. Ist das nicht ein kläglicher

Widerspruch?

Daß man bei einem klaren, hellen, richtigen Verstände
doch ein schlechter Mensch sein könne, das weiß alle Welt,
und daß es auf der andern Seite redliche und rechtschaffene

Leute gibt, die niemals Unterricht in der Moral und Religion
genossen haben, das lehrt ebenfalls die tägliche Erfahrung.
Also nicht der vorstellende Verstand macht's, sondern das

Herz, je nachdem es gut oder bös ist; so sprechen Hunderte
und Tausende. Aber was ist denn dieses Herz? Doch nicht
das fleischerne Ding, welches in der linken Seite der Brust
hämmert und klopft? Andere nennen als bewegende Ursache

das Gemüth, Andere den Charakter, noch Andere die

Gesinnung, den Willen rc.; kurz, man findet hier die verschiedensten

Titel und Meinungen, und wenn man etwas Genaues,
Bestimmtes und praktisch Fruchtbares fordert, so weiß unter

Hunderten und Tausenden kaum Einer, was er eigentlich als
den tiefsten Grund des menschlichen Thuns und Lassens

angeben soll. Neben den Neigungen und Trieben steht der Wille,
den man doch auch nicht ohne Einfluß denken will; und steht

man aus die Affekte und Leidenschaften, wodurch so Viele

regiert werden, so geräth man in ein Labyrinth von Antrieben

und Hebeln, daß man nicht weiß, wer Herr oder Diener ist.

Die Vorstellungen sind da und wirken mit, das ist klar, und
doch reicht ihr Dasein nimmermehr aus, die praktischen

Erscheinungen im Menschen zu erklären; vieles andere ist auch



7«

da und wirkt ebenfalls mit; aber dieses letztere sind so dunkle

Dinge, daß man nirgends zur klaren Anschauung derselben

kommt; und je mehr die Benennungen sich häufen, desto

verworrener und zweifelhafter wird die ganze Sache.

Gibt es denn keinen Ausweg aus diesem unheimlichen

Labyrinthe? Reicht uns keine Ariadne ihren Faden, um den

Pfad zum Lichte des klaren Tages zu finden? Man überlege

sich folgende Satze.
1. Alles menschliche Handeln, sei es ein Thun oder ein

Lassen, setzt Dinge voraus, ans welche es sich bezicht; denn

in Bezug auf Nichtse läßt sich nicht handeln. Diese Gegenstände

können sinnliche und geistige sein, aber jeder Mensch

handelt später in Bezug auf das Geistige, jeder fängt mit dem

sinnlich Wahrnehmbaren an, begehrt und verabscheut zuerst

dieses.

2. Was nicht vorher auf uns eingewirkt hat, kann nie

ein Gegenstand des Thuns und Lassens für uns sein, es ist

dann für uns so gut als gar nicht da. Alles menschliche Handeln

ist nur eine Zurückwirkung auf die Dinge, die vorher auf
uns eingewirkt haben. Wer hat vor 3Ol1 Jahren Kaffee begehrt
oder verschmäht? Wer verlangte oder verwarf damals
Kartoffeln? Wer ging zum Kaufmann, um sich Tabak und Cigarren

zu kaufen? Wer wollte vor lvOl) Jahren nach Amerika

auswandern, wohin jetzt so viele ihren Sinn richten? — Es
scheint allerdings, als ließe sich Manches begehren, was
niemals eine Einwirkung auf uns ausüben konnte, und gerade

das letzte Beispiel scheint dieß zu bestätigen. Viele streben ja
nach Amerika hin und es hat nie auf sie eingewirkt, denn sie

waren ja noch nicht dort. Viele wollen auch auf Eisenbahnen

fahren und haben noch nie eine gesehen. Viele ferner verlangen

eine Frucht und haben sie nie geschmeckt, sondern höchstens

davon gehört w. Aber sie haben Aehnliches durch Einwirkung
empfunden: ähnliche Früchte geschmeckt, ähnliche Fahrten
gemacht, ähnliches Wohlsein genossen, als der Sage nach in
Amerika herrscht, und von diesem Aehnlichen geht das Vertan-



77

gen aus und treibt zum Handeln, Wer auch dieses Aehnliche

nicht erworben hat, wird niemals in Bezug auf jene Gegenstände

ein Thun entwickeln. Denn „was ich nicht weiß, macht

mich nicht heiß", und iKnoti null» cupicko, sagten schon die

Alten (das völlig Unbekannte ist kein Gegenstand des

Begehrens),

3. Bei ihrer Einwirkung thun uns die Dinge gewöhnlich
entweder wohl oder wehe, sie steigern uns entweder oder stimmen

uns herab, und diese Eindrücke erhalten sich in uns. Die
steigernden Dinge nennen wir Güter, die herabstimmenden Uebel,

und das davon in uns Fortlebende ist keine bloße Borstellung,
sondern dort Lust-, hier Unlustempfindung, die wir beiderseits unter
dem Titel Schätzung zusammenfassen können, indem die

Lustempfindung eine positive, die Unlustempfindung eine negative

Schätzung ausmacht. Natürlich liegt in diesen Schätzungen
zugleich das mit, was wir Vorstellung nennen; denn indem ich

einen Apfel mit Lust genieße, kann ich ihn nicht unvorgestellt
lassen, und wenn mich das Feuer verbrennt, drängt sich mir
die Vorstellung desselben mit auf. Allein es ist doch ein großer

Unterschied, ob ich den Apfel lustlos sehe und das Feuer schmerzlos

gewahre, in welchen Fällen ich gewiß eine Vorstellung von

ihnen gewinne, nimmermehr aber einen Eindruck, der als Schätzung
in mir fortlebt und eine ganz andere Form (Beschaffenheit)
besitzt, als das zwischen Lust und Unlust neutrale Vorstellen.

Ganz derselbe Unterschied behauptet sich, wenn mir das bloße

Sehen des bunten Apfels schon Lust macht, oder die brennende

Flamme mich angenehm durchs Auge affizirt, wie beides bei

kleinen Kindern anfangs besonders häufig zu geschehen pflegt.
Auch hier ist Vorstellung und Schätzung beisammen; zu anderer

Zeit können dagegen diese Dinge schätzungslose Vorstellungen

zurücklassen. Es kommt hierbei Alles auf die Stärke des

Eindrucks an, also auf das Verhältniß des einwirkenden Reizes

zu den Seeleuvermögen, welche diesen Reiz (Lichtreiz, Schall-
rciz, Duftreiz rc.) aufnehmen. Sind Reiz und Vermögen gleich
stark, keines dem andern überlegen, so entsteht das lustlose, bloß

Die (5r;ieherln. L« Heft



78

befriedigende Vorstellen; ist der Reiz zu schwach, so har das

Vermögen den Eindruck deö Ungenügens; ist er plötzlich zu

stark, so fühlt es diesen Eindruck mit Schmerz, Ist dagegen

der Reiz nickt zu stark, sondern nur in reichlicher Fülle gegeben,

so setzt er das Vermögen in den Schwung, den wir als
Lust unmittelbar empfinden, woraus aber Ueberdruß wird, wenn
die Fülle sich noch vermehrt oder zu lange andauert. Man sehe

über diese fünf Neizungsvcrhâltnisse den II. Jahrgang, 3tes

Heft dieser Zeitschrift, Seite 88 u, ff.

Hierzu ist noch wenigstens anzudeuten, daß, wie sich alle

diese Einwirkungen einzeln erhalten, so ihnen auch lauter
einzelne Vermögen entgegenkommen, mit denen der Reiz
zusammenschmilzt, so daß lauter einzelne Gebilde (einzelne Vorstellungen

und Schätzungen) sich in der Seele ansammeln, für jeden

Gegenstand, der eingewirkt hat, also ein besonderer innerer

Repräsentant. Denn es ist durchaus fälsch, daß die Seele solche

allgemeine Vermögen habe, wie man seither angenommen.
Es eristiren mithin in unserer Seele von den Einwirkungen der

Dinge höchst verschiedene Gebilde fort, wobei das Gesetz herrscht,

daß das, was viel Mal eingewirkt hat, sich auch viel Mal
erhält, woraus die verschiedene Stärke der Vorstellungen und

Schätzungen einfach begreiflich wird. Auf dieser sinnlichen

Grundlage baut sich dann das rein Geistige auf, und auch

dieses beharrt in verschiedenen Schätzungsfvrmen, worauf aber

hier nicht näher eingegangen werden kann.

4, Gibt es wohl irgend einen Menschen (die Geisteskranken

ausgenommen), welcher das Unangenehme, das Schmerzliche

begehrt, das Angenehme, Steigernde verabscheut? Oder

gibt es Einen, ven das als gleichgültig Vorgestellte anzieht

oder abstößt? Ich kenne keinen, und wenn man mir einhält,

daß schon Mancher Leiden nnv Tod gesucht habe, so antworte

ich: seht nur genauer hin, was ihn antreibt; ihr werdet immer

finden: er trägt Schätzungen in sich, die ihn trotz des Leidens

höher steigern, als alle sinnliche Lust der Erde. Huß bestieg

den Scheiterhaufen, weil keine Anerbietungen der Welt ihm



79

die Lust machten, die er aus dem Bewußtsein, Gottes Willen

zu thun, schöpfte, und alle Märtyrer hätten sich unglücklich

gefühlt, wenn sie gegen die Freude an ihren begeisterten

Bestrebungen hätten die rohe Wollust der Menge eintauschen sollen.

Man muß nur bei den Wörtern: „Lust" und „angenehm" —
nicht bloß an die niedere Lust der Sinne denken, sondern

erwägen, daß es auch eine Lust gibt an rein geistigen Dingen,
wie ja auch die Schrift sagt: „Habe deine Lust an dem Herrn"
— „ich habe Lust am Worte Gottes" w. Alles Thun und
Lassen der Menschen kommt aus Lust- und Unlustgebilden
heraus, die vorher durch die Einwirkung der Dinge erworben

worden sind, und die menschliche Seele kann aus gar keinen

andern Antrieben handeln, als aus diesen. Natürlich muß die

Lust, die wir früher empfanden, wieder zu einem Theil verloren

gegangen sein; denn hätten wir sie noch ganz, so brauchten

wir sie nicht wieder zu begehren, und eben so natürlich muß
die Unlust, die noch in uns fortlebt, der daneben vorhandenen

Lust in uns Abbruch thun; denn geschähe dieß nicht, so würden
wir nicht den Dingen, die herabstimmcnd aus uns einwirken

wollen, schon im Voraus widerstreben; wir würden uns
vielmehr in Bezug auf dieselben so verhalten, wie im Anfange,
wo wir sie kennen lernten, und wo wir ihnen noch kein Widerstreben

entgegensetzten. Erst wenn das Kind sich einige Mal
am Feuer verbrannt hat, widerstrebt es der Lichtflamme, die es

vorher so anziehend fand, daß es dieselbe mit beiden Händchen

zu erHaschen suchte. — Auf Begehren und Widerstreben läuft
aber alles Handeln hinaus, somit auf Lust und Unlust; wir
Begehren nur Lust und suchen dabei Lust; wir widerstreben

aus Unlust, und wehren sie dabei von uns ab.

Der Moral des Christenthums ist es eigenthümlich, daß
sie ganz aus diese Antriebe der Lust und Unlust gebaut ist; denn
wie schon ihr Hauptgebot, die Liebe, ein Lustgefühl zum Grunde

legt (die Furcht hat Pein, wer sich fürchtet vor Gott, der ist

noch nicht vollkommen in der Liebe zu ihm — sagt Johannes),

so ist auch die Ehrfurcht vor Gott, die Heiligachtung
6*



80

seines Namens, das Vertrauen zu ihm, die Hingebung an
Jesum w., kurz alle Antriebe, die sie uns zur Pflichterfüllung
vorhält, dem innern Wesen nach Lust, und wie uns der

Erlöser vom zeitlichen und ewigen Verderben erretten will, so

weist er auch geradezu auf den Lohn der Seligkeit, wie auf
der andern Seite auf das Elend der Verdammten hin, um
uns hierdurch zum Rechten anzutreiben und vor der Sünde
zurückzuschrecken. Dagegen haben andere Moralsysteme in älterer

und neuerer Zeit es für eine Verunstaltung der menschlichen

Tugend erklärt, wenn sie aus Lust und Unlust erwachse, und

bekanntlich war Kant hierin so streng, daß er lediglich kalte,

lustlose Achtung vor dem Sittengesetz als gültige Triebfedern
anerkennen wollte. Hinwiederum hat es auf der andern Seite
auch nicht an Systemen gefehlt, welche die Lust, auS welcher
der Mensch handelt, so sehr verkannten, daß sie nur die

niedere Sinnenlust, sogar die auf Kosten des Wohls Anderer

erkaufte Lust empfahlen und somit in eine Selbstsucht verfielen,
die freilich Tausende beherrscht, die aber nur beweist, daß ihnen
die wahre Lust, in Folge verkehrter Entwickelung, völlig fremd

geblieben ist. Nur wer auch die Freude Anderer, das Leid

Anderer theilnehmend zu fühlen weiß, huldigt der wahren menschlichen

Lust, und die niedere, thierische Lust verschwindet in

Jedem, der sich wahrhaft menschlich entwickelt.

Wir müssen uns die wichtige Frage, wie aus Lustantrieben

sich ein allgemeingültiges Sittcngesctz
entwickeln könne, für eine spätere Beantwortung aufsparen; so

viel liegt aber nunmehr am Tage, daß das „Herz des

Menschen" nichts anderes ist, als die Summe der Lust- und Un-

lustgcbilde in ihm, mit andern Worten, der positiven und

negativen Schätzungen der Dinge, die ihm hierdurch zu Gütern

und Nebeln werden. Wer die Dinge richtig, der allgemeingültigen
sittlichen Norm gemäß, schätzt, dem schreiben wir ein gutes Herz

zu, auch wohl ein gutes Gemüth, einen guten Charakter rc.;

wer sie gegen diese Norm, also zu hoch oder zu niedrig schätzt,

hat ein verdorbenes Herz w. und äußert dieß in einem ver-



81

wcrflichen Handeln. Seht nur hin, wie dagegen das Handeln
ausfällt, wenn Jemand die Dinge nur vorstellt, weder Lust

noch Unlust durch sie empfindet; er geht kalt an ihnen vorüber,

wie der Priester und Levit an dem unter die Mörder Gefallenen.

Achtet dagegen auf den, der die rechte Lust zu den Dingen hat,
dem „ein warmes Herz in der Brust schlägt", seien die Dinge
Sachen oder Personen, die sein Herz umfaßt — er hilft und

rettet und behandelt Alles seinem Werthe gemäß, ohne aus ein

Gebot zu warten. Kein Wunder daher, daß das edle Herz sich

auch findet bei Leuten, die niemals Untericht genossen — es

bedürfte ja nur der rechten Einwirkung der Gegenstände; aber

eben so natürlich auch, daß oft bei dem besten Unterrichte das

Gegentheil der sittlichen Güte entsteht. Waren die Umstände

so, daß man herabgestimmt wurde durch die Personen und

Sachen, die da hätten steigern können und sollen, wie soll man
sich zu ihnen hingezogen fühlen? — Es ist die Erziehung, welche

hier ein ungemein weites Feld hat. Während der Unterricht
zunächst nur Vorstellungen, besondere und allgemeine (Begriffe)
gibt, läßt die Erziehung die Dinge selbst auf den Zögling
einwirken, und je nachdem sie dieß so oder so thut, begründet sie

sein Schätzen und Handeln als ein der wahren Norm
entsprechendes oder nichtentsprechendes, d. h. als ein gutes oder

als ein böses. Wer das Kind verachtet und mißhandelt, wer
es auf diese Weise immer herabstimmt, wird ernten, was er

gesäet hat — Haß; wer es liebt und ihm wohlthut, wird wieder

geliebt werden, denn das Kind kann nie von seinen

Werthempfindungen loskommen. Wer die Süßigkeit des Fleißes seinem

Zöglinge nie durch AnHaltung zum Fleiße verschaffte, wundere

sich nicht, wenn er einen Knecht der Trägheit erzieht; wer das

Gut der Wahrhaftigkeit selbst nicht kannte und bethätigte, der

klage nicht, daß sein Zögling die Lüge lieb hat. Wer neben

dem achten auch das siebente Gebot übertritt, fremdes Eigenthum

also als Etwas, das eben so wenig Schonung und

Achtung als der Besitzer verdiene, dem Kinde darstellt, der rechne

nur nicht daraus, daß der Unterricht mit seinen Vorstellungen



8?

diese falsche Schätzung beseitigen werde. Die Kälte gibt keine

Wärme, und die Vorstellungen sind kalt, nur die Lust ist

warm. U, s. w.
Es klingt recht schön, wenn man dem Lehrer zuruft: wende

dich nicht bloß an den Verstand deiner Kinder, sondern ergreise

ihr Herz, rühre ihr Gewissen rc, Weiß man denn wirklich gar
nicht, daß der Lehrer sich unmittelbar nur an die Sinne der

Kinder wenden kann und daß er abwarten muß, welche Fort-
Wirkung von da aus seine Eindrücke haben werden? Wie nun,
wenn die Schätzungen gar nicht da wären, von welchen der

Lehrer spricht, wenn das Kind bloß Vorstellungen oder wohl

gar nur Worte in Bezug auf das besäße, was man ihm als
werth und theuer darstellt? Man spricht vielleicht von der
Reinlichkeit und das Kind wächst in Umgebungen auf, die das

gerade Gegentheil davon sind, so daß es noch nie empfinden

gelernt hat, was für ein Unterschied zwischen seinem schmutzigen

Zustande und demjenigen sei, den der Lehrer als Zustand der

Reinlichkeit preist — welche Reizung in des Kindes Seele läßt
sich hier hoffen? Oder man ermahnt zur Ordnung, und die

Kinder kennen kaum daö Wort, geschweige die Sache aus
eigener Erfahrung — wird solche Ermahnung begeistern? —
Vorstellungen und Worte hat jedes Kind so viel, daß der Lehrer
sie zu Urtheilen und Sätzen gruppiren kann, und leicht und
bald kann es dann aussehen, als besäßen die jungen Seelen

herrliche Tugenden, denn sie reden ja in den auswendig gelernten

Phrasen davon. Aber die Tugend wohnt nicht aus der

Zuuge, sie wohnt im Herzen, d, h. sie besteht in Schätzungen,
die nur von den geschätzten Gegenständen her entstehen können,

und so weit der Unterricht zugleich diese Gegenstände einwirken

lassen kann, so weit wird er auch das Herz bilden können, und

nicht bloß den Verstand oder das Vorstellen, Auch das vermag
er, daß die Schätzungsgebilde, die in der Seele des Kindes
zerstreut vorhanden sind, sich konzentriren und dadurch ihre
Wirksamkeit verstärken; unmittelbar geben kann er sie nicht. Eine

Ausnahme hievon machen bloß die intellektuellen Schätzungen,



83

z. B. die Werthempfindung erlangter Einsicht, vermehrter Kenntnisse,

erhöhter Klarheit und geistiger (intellektueller) Gewandtheit,

denn diese Schätzungen haben ihren Sitz in den

Vorstellungen, in den Begriffen und Urtheilen selbst, die im Kinde
sich vermehren, sind wesentlich nur die Ankündigung dieser

Erwerbnisse. Was darüber hinausliegt, ist der Macht des Unterrichts

entzogen, und kann nur auf dem Wege der Erziehung,
der Gewöhnung in die kindliche Seele kommen.

Was meint man nun zu der jetzt so häusigen Forderung,
der Lehrer solle die Kinder zu guten Menschen machen, möge
sie das häusliche und bürgerliche Leben erziehen, wie es wolle,
denn ihm stehe ja das Wort Gottes zu Gebote, das möge er
den zarten Seelen nur recht einprägen, und die guten Früchte
davon würden und könnten nicht ausbleiben. O, der Kurzsichtigkeit!

Christus war weiser; er erwartete nur von dem vierten

Theil des ausgestreuten Samens Früchte; drei Theile, sagte

er, fallen auf mehr oder weniger unfruchtbares Land. Das
bedenken die nicht, welche Stunden über Stunden für den

Religionsunterricht anbefehlen und durch das Uebermaß das

Heilige schwächen und dafür gleichgültig machen. Wir müssen

ganz andere Veranstaltungen treffen, wenn die heranwachsende

Jugend zu einem göttlichen Leben emporgebildet werden soll,

müssen eine Menge sittlich schädlicher Einrichtungen beseitigen,
müssen namentlich von oben her Recht und Rcchtschaffenheit

durch gute Beispiele dem Volke empfehlen, sonst füllen sich die

Zuchthäuser auch fernerhin wie bisher, so viel wir auch neue

Schulanstalten errichten mögen. Erziehungsanstalten, wie die

Familien es sind, können die Schulen nie werden, sie sind und
bleiben wesentlich Unterrichtsanstalten, und der Unterricht
vermehrt wohl die Vorstellungen der Menschen, nicht aber zunächst

ihre Schätzungen. Auch so aber bleiben die Schulen von
herrlichem Einflüsse und bereiten namentlich die Schätzung der

rein geistigen Güter vor, die das Leben dann in den zubereiteten

Boden um so gedeihlicher wird pflanzen können.

Man kann nicht behaupten, daß das Gesagte der Welt



84

etwas durchaus neues sei; es gibt Tausende, die eine Ahnung
davon haben und in zahllosen Schriften sind Ideen dieser Art
niedergelegt. Aber eö ist, als ob ein trauriger Unstern über

diesen Ideen waltete. Immer wieder fällt man in das Vorur-
theil zurück, daß Vorstellungen das Thun des Menschen

bestimmten, und immer wieder will man daher Alles mit bloßer

Aufklärung zwingen. Wenn man sich doch erst Aufklärung
verschaffte über die eigentliche Quelle des menschlichen Gestnnt-
seins und Handelns! So lange man kaum weiß, was Neigungen

sind und wie sie entstehen; so lange man sie zu einem

großen Theil als angeborue betrachtet, die man höchstens etwas
dämpfen, nie aber vertilgen könne; so lange man durch die

bisher geglaubten abstrakten Seelenvermvgen verleitet, nicht
bestimmt auf das Einzelne zurückgehen lernt, sondern die Seele

immer nur in Bausch und Bogen betrachtet, so lange wird
freilich keine Besserung hierin zu erwarten sein. Wie es keine

allgemeine Bildung des Vorstellungsvcrmögens gibt, die sich

durch Herstellung einer beliebigen Summe von Anschauungen

auch für das Nichtangeschaute erreichen ließe, so gibt es auch

keine allgemeine Bildung des Begehrungsvermögens, aus dem

einfachen Grunde, weil weder ein allgemeines (unvereinzeltes)

Vorstellungs-, noch ein allgemeines Bcgehrungövermögen eristirt.
Die einzelnen Neigungen haben ihren Grund in den einzelnen

Schätzungen, wie die einzelnen Borstellungsakte in einzelnen

Vorstellungen. Das lerne man begreifen, und was in und neben

diesen Einzelgebilden sich Allgemeines in der Seele erzeuge, wird
sich dann mit leichter Mühe nachträglich einsehen lassen. Die
neue Psychologie gibt hierüber den herrlichsten Aufschluß, was
freilich in diesem kurzen Aufsatze, der nur Andeutungen und

Anregungen geben konnte, des Weitern auszuführen nnthunlich
war. Möge er von den Freunden des Bessern mit Nachsicht

aufgenommen werden!
Seminardirektor Dreßler.


	Wird der Mensch wirklich, wie es den Anschein hat, durch Vorstellungen zum Handeln bestimmt?

