
Zeitschrift: Die Erzieherin : eine Zeitschrift über weibliche Erziehung

Band: 4 (1848)

Heft: 1

Rubrik: Bausteine

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


4ö

Bausteine.

Sechs Sätze aus Jakobi's „Fliegenden Blättern".
1.

Es ist die Sitte der Tugend, die Fehler vortrefflicher Menschen

nicht anders als mit einer gewissen Furchtsamkeit und

Scham zu bemerken; eS ist die Sitte des Lasters, Frechheit mit

dem Namen der Wahrheitsliebe zu decken.

2.

Eine jede Tüchtigkeit zu einem Zwecke ist eine Tugend.
Die Frage nach der höchsten Tugend ist die Frage nach dem

höchsten Zwecke. Der Rang der Tugenden muß also nach dem

Rang der Zwecke bestimmt werden. Um das System der Zwecke

zu finden, muß ergründet werden, was die Bestimmung des

Menschen, sein höchstes und letztes Ziel ist.

3.

Jede Aktivität setzt sich eine Passivität vor; jede Arbeit
Genuß. — Aber jeder Genuß setzt ein Bedürfniß voraus; und

sowie dieses gestillt ist, hört der Genuß auf. Alle Lust ist

nothwendig vergänglich.

Das Gewissen ist nichts Anderes als der gewisse Geist
in unserm Innern; — dieser gewisse Geist entscheidet aber in
der Wissenschaft, in der Kunst, in der Verwaltung eines Hauses,

mit Einem Worte überall, und nicht bloß in der Moral.

5.

An Menschheit glauben, einem Freunde unbedingt
vertrauen, nennen wir groß und edel; Unglaube, Zweifel,
Verdacht haben, etwas Kleinliches, Unedles; sie stammen aus der



47

Furcht. Ein edler Muth also glaubt und vertraut. Er glaubt
und vertraut nicht, weil er ein guter Rechenmeister ist; sein

Glaube, sein Vertrauen ist eine Kraft des Gefühls, nicht eine

kalte Ausübung des Verstandes. Diese Kraft geht vielmehr

gegen den Verstand an, indem sie über denselben sich erhebt.

6.

Sind nicht alle Tugenden geworden, ehe sie Namen hatten
und Vorschrift? Das Buch des Lebens will geschrieben sein,

ehe man ihm ein Register anhängen kann. Dergleichen Hintennach

gemachte Register sind unsere Sittenlehren, und sie werden

in der Regel von Leuten gemacht, die vom Buche nichts
verstehen, Andere, die auch nichts davon verstehen, glauben, das

Register sei die Grundlage des Buches, und die Kunst, darin
aufzuschlagen, die wahre Kunst zu leben. Sie schlagen aber

darin immer nur für Andere auf, nicht für sich. Es ist etwas

ganz Anderes, was die Menschen in ihren verschiedenen Lagen

treibt und lenkt, sie einig oder uneinig mit sich selbst und
Andern macht. Wo Einheit der Zwecke entsteht, da wird
Harmonie, da entsteht Sitte und beweiset sich als eine Macht.

T h e o g n i s.

Könnte man Weisheit lehren den Sterblichen, oder nur
Klugheit,

Stünde dem Vater der Sohn nimmer an Tüchtigkeit nach,
Wenn er folgte dem Wort des Belehrenden —

Aber die Lehre

Wandelt ein schlechtes Gemüth nie in ein treffliches um.

(Jean Paul an Thieriot.)
Sie sollten meine drei Kraftkinder in Körper- und Seelenblüthe

sehen und in angeerbter kindlicher Unschuld, obgleich mein

Junge jetzt fast mehr Griechisch kann als sein Vater. Wahr-



48

lich in dem ersten Quinquenium kann man den
Kindern einen unauslöschlichen Werth wie Unwerth
anerziehen, später verderbt sie kein fremdes, ja kaum
elterliches Widerspiel.

(Derselbe an die Braut eines seiner Freunde.)
Nur diese schöne Seele, die immer liebt, die von

Schicksal und Menschen nichts fordert als fremdes Glück, den

eigenen Kummer verbirgt und fremden erforscht, die so voll
Geduld, voll Zuversicht und Seelenstille ist und die Erde für die

erste Stufe einer hohem und das Grab für die zweite ansieht,

nur eine solche Seele verdient mein Freund Was kann ich

noch dazu setzen, unsichtbare Freundin, als den Wunsch: So
bleibe es ewig!

(Derselbe an Otto.)
Nichts macht gegen die Mücken- und Dolchstiche

des Lebens kälter, als stetes Bessern an sich selber.

(Derselbe aus seinem „Gesetzbuche".)
Sprich Deine Meinung durch wortlose Thaten einige Male

aus. Sogar die That wird entkräftet, wenn Du hintendrein
ein Wort beifügst.

Durch Zanken wird ein Drittheil erreicht, durch Liebe

und Nachgeben das Ganze.


	Bausteine

