
Zeitschrift: Die Erzieherin : eine Zeitschrift über weibliche Erziehung

Band: 3 (1847-1848)

Heft: 1

Rubrik: Bausteine

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


45

Bausteine.

Man möchte manche Väter (Mütter) bitter tadeln, welche,

bevor sie die künftigen Erzieher ihrer Kinder geprüft, aus Un-
kunde oder auch oft aus Mangel an Erfahrung verwerflichen
und übel gezeichneten Menschen solche anvertrauen. Dieß ist

nun zwar noch nicht so lächerlich, wenn sie aus Unerfahren-
heit so handeln; am abgeschmacktesten aber ist es, daß sie

zuweilen, obschon sie durch Andere, die die Sache besser

verstehen, von der Unerfahrenhcit und zugleich Verworfenheit
mancher Erzieher in Kenntniß gesetzt sind, dessen ungeachtet

ihnen ihre Kinder anvertrauen, theils durch die Schmeicheleien

derer, die ihnen gefallen wollen, bewogen, theils auch um der

Bitte von Freunden nicht zuwider zu handeln; freilich betragen
sie sich darin eben so, wie der, welcher am Körper leidend, den

kenntnißreichen Arzt, der ihn zu heilen vermag, verschmäht, und,
um dem Freunde zu willfahren, den vorzieht, der ihn aus

Unkenntniß zu Grunde richten kann; oder wie der, welcher den

besten Steuermann verschmäht und auf des Freundes Bitte den

schlechtesten nimmt. Zeus und alle Götter! Soll denn der,

welcher sich Vater nennt, mehr sehen auf den Dank verer, die

ihn bitten, als auf die Erziehung seiner Kinder! Wahrlich nicht
unpassend ist das Wort des Socrates, des bekannten Weisen

der Vorzeit, er wolle wo möglich auf den höchsten Punkt der

Stadt steigen und von da laut herabrufen: „Ihr Athener,

wohin strebt ihr? All' euer Streben ist auf Erwerb von
Reichthümern gerichtet, für eure Kinder aber, denen ihr diese Schätze

zurücklassen werdet, sorget ihr so wenig!"
(Aus PlutarchS moralischen Schriften: Ueber die Erziehung

der Kinder.)



46

Eine tüchtige Erziehung und ein ordnungsmäßiger Unterricht

ist (hier) die Hauptsache, Anfang, Mitte und Ende; dieß

ist besonders förderlich und wirksam zur Tugend und zur
Glückseligkeit. Die übrigen Güter sind irdisch und gering; sie können

nicht ein würdiger Gegenstand unserer Bestrebungen werden.

Edle Geburt ist allerdings etwas Auszeichnendes; aber es ist

ein Gut der Vorfahren. Reichthum ist schätzenswerth; aber er

ist eine Gabe des Glücks, das ihn bekanntlich oft denen

entzieht, die ihn besitzen und andern wider Erwarten zuführt.
Ruhm ist fürwahr etwas Hohes, aber er ist unsicher. Schön
heit ist ein theures Gut, aber sie währt nur kurze Zeit.
Gesundheit ist etwas Köstliches, aber sie ist leicht veränderlich.
Stärke ist wohl etwas Wünschenswcrthes, aber sie kann durch

Krankheit und Alter leicht entrissen werden. Unter allem, was
wir besitzen, ist Geistes- und Gemüthsbildung allein ein

unsterbliches, göttliches Gut. Da nun in der menschlichen Natur
hauptsächlich zwei Dinge über alles hervorragen: Vernunft und

Verstand, so soll die Vernunft den Verstand leiten, dieser aber

der Vernunft gehorchen; ihn kann weder das Schicksal

vernichten, noch Verleumdung entreißen, noch Krankheit zerstören

oder das Alter entkräften; die Vernunft allein gewinnt im Alter
die Kraft der Jugend; und die Zeit, die Alles vertilgt, legt
dem Alter die Erfahrung zu. Selbst der Krieg, der gleich einem

Waldstrom alles verheert und mit sich fort reißt, vermag eine

solche Bildung allein nicht zu entreißen. In dieser Beziehung

halte ich die Antwort des Philosophen Stilpo von Megara
wohl der Erwähnung werth. Als nämlich Demetrius die

Bewohner Megara's zu Sklaven und die Stadt selbst dem Boden

gleich gemacht hatte, fragte er den Stilpo: ob er etwas
verloren habe. „Nichts", erwiederte dieser, „denn der Krieg
vermag nicht, die Tugend als eine Beute fortzuschleppen." Damit
stimmte des Sokrates Antwort überein, die er dem Gorgias,
wenn ich nicht irre, gab, auf dessen Frage, was er wohl vom
Perserkönig denke, und ob er wohl diesen für glücklich halte.

„Ich weiß nicht", sagte er, „wie eS mit seiner Tugend und



47

Bildung steht; denn darin, und nicht in den Gütern des

Zufalls liegt die Glückseligkeit."
Plutarch lin der gleichen Abhandlung).

Auch sah ich schon Eltern, deren allzu große Liebe bald

Mangel an Liebe veranlaßte. Was ich damit sagen will, kann

ich durch ein Beispiel deutlicher machen. Man will nämlich
seine Kinder in allen Gegenständen schnell empor bringen; man
muthet ihnen übermäßige Anstrengungen zu, so daß die Kinder
müde werden, alle Lust verlieren, und vor Mißmuth über ihre

schlimme Lage den Unterricht mit Widerwillen annehmen. Wie
die Pflanze durch mäßiges Wasser genährt, durch übermäßiges
aber erstickt wird, eben so gedeiht die Seele durch angemessene

Arbeit, während sie durch übermäßige Anstrengung untergeht.
Man muß daher den Kindern Erholung von anhaltenden
Arbeiten gönnen und dabei bedenken, daß unser ganzes Leben

zwischen Ruhe und Arbeit getheilt ist, daß darum nicht bloß

das Wachen, sondern auch der Schlaf stattfindet, daß nicht
immer Krieg, sondern auch Friede herrscht, und nicht immer

Sturm, sondern auch heiterer Himmel; daß nicht bloß ernste

Beschäftigungen, sondern auch Feiertage stattfinden, kurz, daß

die Ruhe die Würze der Arbeit ist. Ja nicht bloß bei den

lebendigen Geschöpfen kann man dieß bemerken, sondern auch

bei den leblosen; denn wir spannen Leier und Bogen ab, um
sie wieder anziehen zu können. Ueberhaupt wie der Körper durch

Leere und Fülle, so wird auch die Seele durch Ruhe und Arbeit

erhalten.
Plutarch lin der gleichen Abhandlung).

Man bemerkt überhaupt nicht genug, daß die Kinder nur
hören, was sie sehen, und nur begreifen, was sie empfinden;
die Empfindung geht bei ihnen stets dem Einschen voran; auch

gehören die glücklichsten Einwirkungen auf dieselben stets

demjenigen, der sie sehen lehrt und der ihre Zuneigung weckt. Die

Tugend lehrt fich nicht bloß, sie geistet sich ein. Darin besteht über-



48

Haupt das Talent der Frauen: was sie wünsche», das lehren

sie uns lieben, ein herrliches Mittel, um es wallen zu machen.
Aimé Martin über die Zivilisation des Menschengeschlechtes

durch die Frauen.

Wenn der Erzieher ohne Anstrengung sich zu seinem Zögling

herablassen kann, ein frommes Herz, einen ehrbaren
Menschen, einen guten Bürger bildet, so hat er alles gethan. Und

liegt in dieser Ausgabe Etwas, was einer Frau nicht möglich
wäre? Wer könnte wohl besser als eine Mutter uns die Ehre
dem Glücke vorziehen lehren, uns lehren den Menschen als
Bruder zu lieben, dem Unglücklichen beizustehen, unsere Seele

bis zum Urquell alles Schönen und Unendlichen zu erheben?

Ein gewöhnlicher Erzieher gibt guten Rath und predigt Sitten;
was er unserm Gedächtniß anbietet, das prägt eine Mutter
in die Tiefe unsers Herzens; sie läßt uns dasjenige lieben,

was jener uns höchstens glauben läßt, und mittelst der Liebe

kommt sie zur Tugend.
A im S Martin am angeführten Orte.

Wenn es also eine unwiderlegbare Thatsache gibt, so ist

es der Einfluß der Frauen, der Einfluß des ganzen Lebens,

den sie üben durch kindliche Liebe, durch Wollust und durch

Liebe. Ist dem so, so hat man sich zu fragen, durch was für
ein unbegreifliches Vergessen man im Stande war, eine so

allgemein bewegende Ursache zu verabsäumen; wie die Moralisten
dahin gearbeitet haben, die sanfteste und kräftigste der Gewalten

zu schwächen, anstatt sie zu Hülfe zu nehmen; und wie

die Gesetzgeber aller Zeiten sich verbünden konnten, dieselbe uns

zu verkümmern.
Aimé Martin am angeführten Orte,

Will man das öffentliche und sittliche Verhältniß eines

Volkes kennen, so braucht man nur zu fragen, welche Stellung
die Frauen dieses Volkes haben.

Aimà Marti» am angeführte» Orte.



49

Die Erziehung der Frauen ist wichtiger als die der Männer,

da die der letztern stets ihr Werk ist,
Aimé Martin am angeführten Orte,

In der That, wenn das Leben der Frauen sich in den

Ateliers und bei den Fstcn konzcntrirte, wenn es sich bloß

darum handelte, daß sie blenden und gefallen, so wäre das

große Problem mit der Erziehung in den Abendgesellschaften

gelöst; allein die Stunden des Vergnügens sind kurz, und

ihnen folgen die schleppend langsamen Stunden des Nachdenkens.

Das innere Leben, das sittliche Leben, die Mutterpflichten

und die Pflichten der Gattin, das alles kommt herbei und

das alles war vergessen worden. Alsdann befindet man sich in

der Leere, im Schooßc seiner Familie, mit romantischen Lei-

denschaften, mit einer zügellosen Exaltation und mit der

Langweile, vieser großen Zerstörerin der Frauentugend. Traurige
Folgen dieses Zustandes der Dinge! Seufzer rühren unser Ohr
und Herz, es ist der Schrei aller Mütter, die Klage aller

Männer; und in dieser schmerzlichen Beklemmung, worin jedes

sich herumtreibt, jeves verzweifelt, ist das Allerschlimmste, daß

die Sorglosigkeit Alles beschließt.
Aimé Martin am angeführten Orte.

Um sich eine genaue Vorstellung von der Unvorsichtigkeit

unsrer Erziehungsweisen zu machen, was bedarf's da viel?

Man frage nur nach ihrem Ziel. Ist es die Religion? Die

Religion, schlecht verstanden, verdammt fast alles was man

lehrt. — Ist es das häusliche Glück? Ach, die so mühsam

erworbenen Talente, diese Talente, welche den Gedanken

fesseln, verschwinden in den Gewöhnlichkeiten der Haushaltung.
— Ist es das Glück, der Ruhm des Landes? — Spott!
Welche Mutter denkt heute noch daran? Je mehr wir also nach

dem Zwecke forschen, um so mehr verschwindet Alles. Nichts
für das eigene Wohl und nichts für das allgemeine Beste.

Uebrig bleibt das, was wir Welt nennen und darauf laufen
in der That alle unsre Erziehungsvorkehrungen hinaus. Man

Die Erzieherin. t8t7. ts Heft 4



Zu

venkt an das Gefallen weit mehr als an das der Welt
entgegen zu setzende Widerstreben; man will glänzen, man will
herrschen; die Eitelkeit, das ist das Ziel, das die zärtlichsten

Mütter ohne Aufhören und ohne müde zu werden, ihren Töchtern

zeigen, und woran die sie vorwärts treibende Wett mit
Gleichgültigkeit sie scheitern sieht.

Eitelkeit im Putze.
Eitelkeit in den angenehmen Talenten.
Eitelkeit in dem Unterrichte.

Sei artig, sei schön und man betrachtet Dich; sei sanft,
sei unterwürfig und man hört Dich gern — so spricht eine

Mutter zu ihrer Tochter, und was sie spricht, übersetzt sich

nicht anders als in die Worte: bringe überall den Schein an
den Platz des Wirklichen! Die Seele hat, wie der Körper,
ihren leichten Putz; man gewöhnt uns von der Wiege an

daran; man heilt das Uebel nicht, man deckt es bloß zu; man
wechselt deu Charakter nicht, man maskirt ihn nur: so bedeckt

die Eitelkeit Alles. Das Scheinen und nicht das Sein ist es,

was die Erziehung will.
Musik, Malerei, Tanz mögen immerhin die Mußestunden

eines jungen Mädchens ausfüllen; es gibt nichts besseres! Aber

warum will man aus einer entzückenden Zerstreuung ein schweres

und mühsames Tagewerk machen? Warum soll man sich

sättigen mit einer Arbeit, die nur eine Freude sein sollte? Eine

artige Frage! Man wünscht dem Mädchen Talente, welche sie

ergötzen, und uns Talente, welche ihr Beifall zollen. Immer
nichts als die Eitelkeit!

Hier sind Bücher; der Geschmack leitete die Wahl: es ist

Racine, Lafontaine, Fenclon, Bossuet, Pascal, Lamartine,

Bernardin de St. Pierre. Gut! Erweitert daö junge Gemüth,
stattet es mit reichen Gedanken aus, versorgt es mit weisen

Grundsätzen, laßt darin aufflammen die Empfindung deS Schönen,

des Himmelslichtes, welches Gott selbst dort hineinlegte.
Aber zu was! Eure Unterweisungen, sagt ihr, sollen keine

gelehrten Damen machen! Ach! ich verstehe, es handelt sich



Si

bloß darum, das Gedächtniß anzufüllen; man hat Verse ge

merkt; man weiß die Geographie, Chronologie, die Geschichte,

einige Data, einige Ereignisse; es ist eine Sache der

Schicklichkeit, der Firniß, der eine Meubel glänzend macht, die

Vergoldung, die dem schlechtesten Metall den Anschein des Goldes

gibt: der Grund ist ein wenig dünn, allein es thut nichts, es

ist genug, wenn das Kupfer nicht durchscheint. Immer die

Eitelkeit!
Aims Martin am angeführten Orte.

Vor einigen Tagen sagte mir ein kokettes, leichtsinniges,

nur für einen Augenblick von dem Schmerze über den Tod

ihres Verlobten ergriffenes Mädchen: „Ich bitte, mein Herr,
nennen Sie mir einige gute Bücher über die Unsterblichkeit der

Seele; nicht, weil ich zweifle, aber seit er die Erde verlassen

hat, seit er nicht mehr hier ist, seitdem fühle ich das Bedürfniß,

mich mit diesem Gedanken zu nähren, darüber zur Einsicht

zu gelangen!" Hernach murmelte sie mit einem tiefen

Seufzer und mit einem traurigen Blicke: „Die Menschen sind

doch sehr glücklich, daß sie sich diesen tröstenden Studien
überlassen können." Und — als wenn sie sich angestrengt hätte,

ihre Verzagtheit zu besiegen — setzte sie noch hinzu, während
ihre außerordentliche Blässe sich etwas verlor: „Sie verstehen,
Sie nennen es, wenn ich nicht irre, Philösophie."

So erhalten das Unglück und der Tod die Seelen in

heilsamer Thätigkeit. Sie sind die großen Lehrer des

Menschengeschlechts, sie lösen unsre Gedanken von der Materie ab, und

vergeistigen unsere Neigungen. Und ich kenne in der That
nichts, was die Jämmerlichkeit unserer Erzichungsweiseu mehr
bemerkbar macht, als die melancholische Einkehr dieses Mädchens

in sich selbst. In unserm dummen Stolze behalten wir
für uns jene Philosophie, welche uns ein Universitätsschmuck

ist; gewiß wäre es aber besser, wenn man die Seele
unserer Frauen damit erfüllte. In diesem Buche des Trostes
und der Liebe, in diesem lebendigen Buche, das der Schwäche
und dem Unglück immer offen ist, wie herrlich und wie süß

4 *



Z2

wäre es, o Sokrates, o Fcnelon, darin eure erhabensten, ganz
von der Liebe unserer Mutter und der Zärtlichkeit unserer

Frauen beseelte Inspiration wieder anzutreffen! Eilen wir denn,

gießen wir das Licht in ihr Herz, damit sie seine liebereichen

Strahlen über unser ganzes Leben verbreiten!

Welch' ein Loos ist das der Frauen! Sie sind gleichmäßig
eine Beute sür die Verführungen der Lust, für alle Angst des

Schmerzes, in allen Verhältnissen, als Geliebte, als Gattin,
als Mutter, und sie haben keine andern Waffen als ihre
Schwäche. Wer sollte nicht begreifen, wie wichtig es sei, ihnen
eine umfassende, tief gründende Erziehung zu gönnen, wodurch

ihnen die Hülfe einer Tugend bereitet würde, die mächtiger
wäre als jene Schmerzen, die ihrer warten, und mächtiger als
jene Verlockungen, die ihnen drohen?

Aimé Marti» am angcführten Orte,

Die Frauencrziehung geschieht durch die Intelligenz, allein
sie sollte durch das Herz geschehen, denn die Frauen wissen

nur, was das Herz sie lehrt. Daher hohe Tugenden und große

Verirrungen! Klärte Man das Herz auf, so würden die Tugenden

allein zurückbleiben: anstatt Frauen würden wir Engel haben.

Und gerade diesem Mangel der Erziehung muß man die

meisten Unglücksfälle, die einer Frau begegnen können,

zuschreiben. Die mütterliche Zärtlichkeit z. B. ist voller Täu-
schungen, die einzig aus der kalten Selbstsucht hervorquellen,
und die man der Liebe zuzuschreiben keinen Anstand nimmt.

Man kläre die Seele dieser armen Mutter auf, und man wird
die entzückendsten Freuden aus derselben Empfindung hervorgehen

sehen, welche sie vorher zermarterte.
Aimé Martin am angefiihrten Ortr.

Der Gang der Natur in der Entwicklung unsers Geschlechts

ist unwandelbar. — Es gibt und kann nicht zwei gute
Unterrichtsmethoden geben — es ist nur Eine gut, — und diese

ist diejenige, die vollkommen auf den ewigen Gesetzen der Natur

beruht; aber schlechte gibt es unendlich viele, und die



53

Schlechthin! einer jede» derselben steigt in dem Maße, als
ste von den Gesetzen der Natur abweicht, und mindert
sich in dem Grade, als sie sich der Befolgung dieser Gesetze

nähert. Ich weiß wohl, daß die einzige gute weder in

meinen, noch in den Händen irgend eines Menschen ist; aber ich

suche mich mit der Kraft, die in meiner Hand liegt, dieser

einzigen, wahrhaft guten zu nähern. In Absicht auf die

Beurtheilung aller andern habe ich nur eine einzige Regel: An
ihren Früchten werdet ihr sie erkennen. Menschenkraft
und Mutterstnn, Menschenkraft und Mutterwitz, als Folgen
einer jeden Methode sind mir die einzigen Gewährleister des

Grades innern Werthes; jede Methode aber, die dem Lehrling
das Gepräge allgemein erstickter Naturkräfte, und den Mangel
an Menschensinn und Mutterwitz auf seine Stirne brennt, die

ist von mir, was sie auch immer sonst für Vorzüge haben mag,
verurtheilt. Ich bin es zwar nicht in Abrede, daß auch eine

solche Methode gute Schneider, Schuhmacher, Kaufleute und

Soldaten hervorbringen könne, aber das bin ich in Abrede,

daß sie einen Schneider oder einen Kaufmann hervorbringen
könne, der im hohen Sinn des Wortes ein Mensch ist. Möchten

die Menschen doch einmal fest ins Auge fassen, daß das

Ziel alles Unterrichts ewig nichts anderes ist, und nichts
anderes sein kann, als entwickelte Fertigkeiten und deutliche
Begriffe; möchten sie von diesem Gesichtspunkte ausgehend, sich

bei jedem Schritte des Unterrichtes fragen: führt er denn wirklich

zu diesem Ziele?
Pcstaiozzu Wic Gertrud ihre Kinder lehrt.

Menschheit! Menschheit! Beim Uebergang der hinschwindenden

Unmündigkeitsgesühle zum ersten Fühlen der von der

Mutter unabhängigen Reize der Welt; — hier, wo der Boden,
dem die edleren Gefühle unserer Natur entkeimen, das erste

Mal unter den Füßen des Kindes zu weichen anfängt; hier

wo die Mutter beginnt, ihrem Kinde das nicht mehr zu sein,

was sie ihm vorher war; und dann im Gegentheil der Keim



54

des Vertrauens auf die neu belebte Erscheinung der Welt sich

in ihm entfaltet, und der Reiz dieser neuen Erscheinung das
Vertrauen auf die Mutter, die ihm nicht mehr ist, was sie ihm
vorher war, und mit ihm das Vertrauen auf den ungesehenen

und ungckannten Gott zu ersticken und zu verschlingen
beginnt, wie das wilde Gewebe harter, sich tief in einander

schlingender Wurzeln des Unkrauts das feinere Wurzelgcwebe der

edelsten Pflanzen erstickt und verschlingt; — Menschheit! Menschheit!

hier in dem Zeitpunkt des Voncinanderscheidens der

Gefühle des Vertrauens auf Mutter und auf Gott, und
derjenigen des Vertrauens aus die neue Erscheinung der Welt und
alles was darinnen ist; hier, an diesem Scheidewege solltest

du deine ganze Kunst und deine ganze Kraft
anwenden, die Gefühle des Dankes, der Liebe, des

Vertrauens und des Gehorsams in deinem Kinde rein zu erhalten,
Gott ist in diesen Gefühle», und die ganze Kraft deines

sittlichen Lebens hängt innig mit der Erhaltung derselben

zusammen, -

Menschheit! deine Kunst sollte alles thun, beim Stillstellen

der physischen Ursachen, aus welchen diese Gefühle bei dem

unmündigen Kinde entkeimt sind, neue Belebungsmittel
derselben zur Hand zu bringen, und die Reize der
neuen Erscheinung der Welt deinem wachsenden
Kinde nicht anders als in Verbindung mit diesen
Gefühlen vor die Sinne kommen zu lassen.

Es ist hier, wo du es das erste Mal nicht der
Natur anvertrauen, sondern alles thun mußt, die

Leitung desselben ihrer Blindheit aus der Hand zu reißen
und in die Hand von Maßregeln und Kräften zu legen, die

die Erfahrungen von Jahrtausenden angegeben hat. Die Welt,
die dem Kinde vor seinen Augen erscheint, ist nicht Gottes
erste Schöpfung, es ist eine Welt, die leider für die

Unschuld seines Sinnengen'isses und für die Gefühle seiner innern

Natur gleich verdorben ist, eine Welt voll Krieg für die



53

Mittel der Selbstsucht, voll Widersinnigkeit, voll Gewalt, voll

Anmaßung, Lug und Trug,
Nicht Gottes erste Schöpfung, sondern diese Welt lockt

Dein Kind zum Wcllentanz des wirbelnden Schlundes, in
dessen Abgrunde Lieblosigkeit und sittlicher Tod Hausen, — Nicht
Gottes Schöpfung, sondern der Zwang und die Kunst ihres
eigenen Verderbens ist das, was diese Welt Deinem Kinde

vor Augen stellt. — Armes Kind! dein Wohnzimmer ist

deine Welt, aber dein Vater ist an seine Werkstatt gebunden,
deine Mutter hat heurc Verdruß, morgen Besuch, übermorgen

ihre Launen; du hast Langeweile, du frägst, deine Magd
antwortet dir nicht; du willst auf die Straße, du darfst nicht;
jetzt reißest du dich mit deiner Schwester um Spielzeug, —
Armes Kind! welch' ein elendes, herzloses und herzverderbendes

Ding ist deine Welt; aber ist sie dir etwa mehr, wenn du

im goldgczierten Wagen unter Schattenbäumcn umherfährst?
deine Führcrin betrugt deine Mutter, du leidest weniger, aber

du wirst schlechter als die Leidenden alle. Was hast du

gewonnen? Deine Welt ist dir noch mehr zur Last als den

Leidenden allen.

Diese Welt ist in das Verderben ihrer unnatürlichen Kunst
und ihres unnatürlichen Zwanges so eingewiegt, daß sie für
die Mittel, Reinheit des Herzens in der Brust des Menschen

zu erhalten, keinen Sinn mehr hat, und im Gegentheil die

Unschuld unsers Geschlechts in dem mißlichsten Augenblick, wie

das herzloseste Nachwcib ihr Stiefkind, einer Sorglosigkeit preisgibt,

die, in hundert Fällen gegen einen, über das Scheitern
der letzten Zwecke der menschlichen Veredlung entscheidet
und entscheiden muß, weil die neue Erscheinung der

Welt dem Kinde in diesem Zeitpunkt ganz ohne ein

Gegengewicht für das Einseitige, und das Einseitigreizende ihrer
sinnlichen Eindrücke vor die Augen gestellt wird, und also ihre

Vorstellung, beides durch ihre Einseitigkeit und durch ihre
Lebhaftigkeit, bei demselben ein entscheidendes Uebergewicht über

den Eindruck der Erfahrungen und Gefühle, welche



Zti

der geistigen und sittlichen Ausbildung unsers Geschlechtes zu
Grunde liegen, erhält; wodurch denn auch die Bahn
seiner Selbstsucht und seiner Entwürdigung von nun an einen

unermeßlichen und unermeßlich belebten Spielraum erhält,
hingegen die Gemüthsstimmnng, auf deren sinnlicher Anbahnung
die vorzüglichsten Kräfte seiner Sittlichkeit und seiner Erleuchtung

beruhen, sich eben so verlieren, die an sich enge Pforte
seiner Sittlichkeit gleichsam verrammelt werden, und die

ganze Sinnlichkeit seiner Natur eine Richtung nehmen muß,
die die Bahn der Vernunft von derjenigen der Liebe,
die Ausbildung des Geistes von der G lau ben s--

neigung an Gott trennt, eine mehr oder weniger feine

Selbstsucht zum einzigen Triebrad seiner Kraftanwendung macht,

und dadurch über die Folgen seiner Ausbildung zu seinem eigenen

Verderben entscheidet. Es ist unbegreiflich, daß die Menschheit

diese allgemeine Quelle ihres Verderbens
nicht kennt; unbegreiflich, daß es nicht die allgemeine
Angelegenheit ihrer Kunst ist, dieselbe zu stopfen und

die Erziehung unsers Geschlechts Grundsätzen zu
unterwerfen, die das Werk Gottes, das die Gefühle der

Liebe, des Dankes und des Vertrauens schon im Unmündigen
entfalten, nicht zerstören, sondern dahin wirken mußten, die von
Gott selbst in unsere Natur gelegten Vereinig u n g 6 mittel
unserer geistigen und sittlichen Veredlung in diesem

beide gefährdenden Zeitpunkt vorzüglich zu pflegen
und Unterricht und Erziehung allgemein, einerseits mit
den Gesetze» des physischen Mechanismus, nach

welchen sich unser Geist von dunkeln Anschauungen zu

deutlichen Begriffen erhebt, anderseits mit den Gefühlen
meiner innern Natur, durch deren allmälige Entfaltung
mein Geist sich zur Anerkennung und Verehrung des sitt-
lichenGesetzes emporhebt, in Uebereinstimmung zu

bringen. Es ist unbegreiflich, daß die Menschheit sich nicht

dahin erhebt, eine lückenlose Stufenfolge aller Enp--

wicklungsmittel meines Geistes und meiner Gefühle



57

zu eröffnen, deren wesentlicher Zweck dieser sein müßte, dir

Vortheile des Unterrichtes und seines Mechanismus auf die

Erhaltung der sittlichen Vollkommenheit zu bauen, die Selbstsucht

der Vernunft, durch die Erhaltung der Reinheit des

Herzens, vor den Verirrungen ihres einseitigen Verderbens zu

bewahren, und überall die sinnlichen Eindrücke meiner

Ueberzeugung, meine Begierlichkeit meinem Wohlwollen, und mein

Wohlwollen meinem berichtigten Willen unterzuordnen.
Die Ursachen, die diese Unterordnung erheischen, liegen

tief in meiner Natur. So wie meine sinnlichen Kräfte sich

ausbilden, so muß ihr Uebergewicht, vermöge der wesentlichen

Bedürfnisse meiner Veredlung, wieder verschwinden,
das heißt, ihre Unterordnung unter ein höheres Gesetz

muß eintreten. Aber eben so muß auch jede Stufe meiner

Entwicklung vollendet sein, ehe der Fall ihrer
Unterordnung unter höhere Zwecke eintreten kann, und diese

Unterordnung des Vollendeten unter das zu Vollendende

fordert eben so vor allem aus reine Festhaltung
der Anfangspunkte aller Erkenntnisse und die bestimm-
teste Lücke nlosigkeit im allmäligen Fortschritt von diesen

Anfangspunkten zum letzten zu vollendenden Zwecke.

Das erste Gesetz dieser Lückenlosigkeit aber ist dieses: der erste

Unterricht des Kindes sei nie die Sache des Kopfes, er sei

nie die Sache der Vernunft — er sei ewig die Sache der

Sinne, er sei ewig die Sache des Herzens, die Sache der
Mutter

Das zweite Gesetz, das ihm folgt, ist dieses: der menschliche

Unterricht gehe nur langsam von der Uebung der
Sinne zu: Uebung des Urtheils, er bleibe lange die

Sache des Herzens, ehe er die Sache der Vernunft,
er bleibe lange die Sache des Weibes, ehe er die Sache

des Mannes zu werden beginnt.
Was soll ich mehr sagen? — Mit diesen Worten führen

mich die ewigen Gesetze der Natur selbst wieder an deine Hand,
Mutter! Mutter! — Ich kann meine Unschuld, meine



58

Liebe, meinen Gehorsam, ich kann die Vorzüge meiner ediern

Natur beim neuen Eindrucke der Welt alle, alle nur an
deiner Seite erhalten. Mutter! Mutter! hast du nocb eine

Hand, hast du noch ein Herz für mich, so laß mich nicht von
dir weichen, und hat dich niemand die Welt kennen gelehrt,
wie ich sie kennen lernen muß, so komm, wir wollen sie

mit einander kennen lernen, wie du sie hättest kennen sollen,

und wie ich sie kennen lernen muß. Mutter! Mutter! wir wollen
in dem Augenblick, in dem ich Gefahr laufe, durch die neue

Erscheinung der Welt von dir, von Gott, nnd von mir selbst

abgezogen zu werden, nicht von einander scheiden. — Mutter!

Mutter! heilige du mir den Uebergang von
deinem Herzen zu dieser Welt durch die Erhaltung
deines Herzens!

Pestalozz, im angeführten Buche.

Neun Sätze aus Friedlich Heinrich Jakobi'ö fliegenden

Blättern.
1.

Liebe, Bewunderung, Ehrfurcht sind die Grundlagen aller
Sittlichkeit. Wir fühlen unö alö Ursache, als Person, und
personifiziern alles: Ströme, Winde, Gewitter, Bäume, alles was
sich regt und wohl oder übel thut. Was wir von den innern

Kräften der Dinge wissen oder urtheilen, das wissen oder

urtheilen wir durch Sympathie, durch Ahnung. Jeder Mensch hat
sein eigenes, individuelles Universum. Je mehr er sich in
andere Dinge hineinversetzen, das Leben dieser andern Dinge leben,

sein Leben mit ihrem Leben vereinigen kann, desto größer wird
sein Dasein.

2.

Wir ehren die gute und wir verachten die böse Lust. Der
am Guten Lust hat, ist ein guter, der am Bösen Lust hat,
ein böser Mensch. Die gute oder böse Lust eines Menschen

macht seinen Charakter aus.


	Bausteine

