
Zeitschrift: Die Erzieherin : eine Zeitschrift über weibliche Erziehung

Band: 2 (1846)

Heft: 2

Artikel: Die Ausgleichung psychischer Thätigkeiten und was damit
zusammenhängt

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-866022

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-866022
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Ausgleichung psychischer Thätigkeiten
und was damit zusammenhängt.

Die menschliche Seele, wie wir wissen, bildet durch Sehen,

Hören, Fühlen u. s. f. in sich die ersten Spuren oder die ersten

Keime zu ihren nachhcrigen Vorstellungen, Begehrungen u. s. s.

Später bildet sich Vieles oder das Meiste in der Seele durch

das, was in derselben mit Jenem vorgeht. So haben wir
gesehen*), daß durch die Anziehung des Gleichartigen Gebilde

in der Seele werden, die sie als solche eben nicht von Außen

aufgenommen hat. Aber die Seele verdankt ihre Ausbildung
noch andern Vorgängen, die wir auch namentlich beim Lctzt-

besprochencn schon schweigend vorausgesetzt und nun vorzuführen

haben.

Wir haben schon mehrmals darauf aufmerksam gemacht**),
daß von den Angelegenheiten unserer Seele Einem einige bewußt

sind, andere nicht; jetzt hat man das im Sinne, dann wieder

jenes, aber immer nur wenig im Vergleich zu dem, was wirklich

alles in unserer Seele angelegt ist. Was ist nun das? —
Wie kann Einem etwas aus dem Bewußtsein kommen? Wie
wieder bewußt werden? Was von dem Vielen? Warum nicht
Alles? Aus Solches und damit Zusammenhängendes soll die

Psychologie Antwort geben. Denn „das Bewußtsein ist unstreitig
die unerläßliche Bedingung dafür, daß eine Scelcnthätigkcit für
unser geistiges Leben sich fruchtbar erweise. Nicht nur für den

augenblicklichen Gebrauch, wenn es darauf ankommt, über einen

Gegenstand ernsten Nachdenkens durch eine in uns angelegte

ii. Jahrg. der Erz., S. i—I».
**) I. Jahrg. der Erz., S. 9? u. ff., 96, und II. Jahrg., S. 8.

Die Erzieherin. Iktii, A Heft. H



44

Vorstellung Debt zu erhalten over eine ßust wahrer und inniger
zu empfinden oder zu einer That kraftiger vorwärts zu schreiten.

Auch unsere Anlagen und Fertigkeiten können ihre weitere

Ausbildung nur im B e w ußtsein erhalten. Nur im B c wu fitscin
durchdringcn sich gleichartige Vorstellungen zu dem klarern,
geistiger» Vorstellen des abstrakten Begriffes ; nur im Bewußtsein
verknüpfen sich Subjekt und Prädikat zum Urtheile, und Urtheile
zu Schlüssen und Schlußrcihcn; nur im Bewußtsein bilden und

festigen sich die mannigfachen Thätigkeiten, die als Talente uns
und Andern Freude und bleibenden Vortheil gewähren, und

nur im Bewußtsein gewinnen edle Interessen und tugendhafte
Gesinnungen diejenige Stärke und Macht, durch welche sie zu

unerschütterlichen Grundpfeilern unsers Charakters werden."
So sagt Bcnckc und die Erfahrung bestätigt es durch und

durch. Es liegt also in unsern höchsten Interessen auf die oben

angedeuteten Fragen Antwort zu suchen.

Wann, wie verschwindet etwas aus dcmBcwußtsein?
Man hört oft: „Sagt den Kindern doch nicht so Dielerlei, sie

vergessen sonst Eines über dem Andern." Ja, es braucht oft
eben nicht vielerlei. Ich habe ihnen z. B. von Abraham erzählt;
sie hatten Freude an dem guten Manne. Aber als wir bei

Jsmael in der Wüste standen und Wasser suchten und endlich

einen Engel sahen, der Wasser zeigte, so dachten sie nicht mehr

an Abraham, er war auö ihrem Bewußtsein entschwunden.

Und wann vergessen wir Alle am ehesten etwas? Wenn Vielerlei

uns in Anspruch nimmt, oder wenn wir nur einem Dinge
nachhängen können? — Du hast einen Kummer zu tragen.
Vergissest du ihn eher, wenn du auch noch für Andere zu sorgen

hast, thätig auch für Anderes lebst, oder wenn du theilnahmlos

und unthätig ihm allein Raum gibst? — O, du hast ja

schon oft erfahren, wie Theilnahme an Andern und wie mühevolle

Thätigkeit Kummer vergessen macht. Wenn hingegen dein

Schmerz schon durch etwas dir Gleichgü ltigeS unterbrochen

wird, so tritt er gerade wieder mit voller Stärke hervor. Noch

etwas. Bei großem Schmerz oder Zorn und ähnlichen Affekten



45

fühlt man sich ordentlich erleichtert, wenn man es äußern, gleichsam

an etwas „auslassen" kann. Und endlich hast du gewiß

auch schon erfahren, wie eine betrübende Nachricht Einen lahmt,
wie umgekehrt eine frohe Botschaft dein ganzes Wesen belebt,

wie dir nun gelingt, um was du dir eben noch umsonst Mühe
gäbest. — Schau, es geht bei all' dem in der Seele etwas

Achnliches vor, wie wenn ein glühendes Stück Eisen in das

kalte Bögeleisen gethan wird; das glühende Stück theilt dem

andern von seiner Hitze mit, wie du täglich beim Vögeln
(Glätten) beobachten kannst. So wie das glühende Eisen etwas

von seiner Hitze auf das andere überträgt, also mit jenem sich

ausgleicht und dadurch natürlich die übertragene Wärme selber

verliert, — gerade so trägt eine mehr erregte Seclcnthätig-
keit etwas auf eine weniger erregte mit ihr in Verbindung
stehende über, gleicht sich so mit ihr aus, indem sie selber

eben auch das verliert, was sie auf eine andere übertragen

hat. Daß ein wirkliches Ncbcrtragcn und Mittheilen statt findet,

geht deutlich daraus hervor, daß man sich erleichtert fühlt,
wenn heftige Affekte des Schmerzes, oder der Freude u. s. f.

durch andere Thätigkeiten Ablcitcr gefunden, und daß

hingegen der innere Tumult immer größer, drohender wird,
wenn er sich nicht mittheilen kann oder darf. Affekte und

Gefühle sind weit weniger feste psychische Gebilde als etwa

Begriffe u. dgl., und daher übertragen sie sich in größerm
Maße auf andere psychische Gebilde, verlieren also auch

mehr und der Vorgang der Ausgleichung ist leichter
bemerkbar als bei den weit fester angeeigneten Dcnkthätigkeitcn.

— Es soll uns nun klar geworden sein, wie etwas aus dem

Bewußtsein verschwindet. Das kann nämlich nur dadurch
geschehen, daß eine bewußte Thätigkeit in uns einen Verlust
erleidet, indem sich etwas von ihr auf andere Seelen-
thätigkciten überträgt.

Wie kann aber etwas in der Seele Angelegtes wieder zum
Bewußtsein geweckt werden?

Wenn uns eine Seelenthätigkeit aus dem Bewußtsein kommt,

4 ''



weil etwas von ihr auf andere übergegangen ist, sich von ihr
verloren hat, so versteht sich fast von selbst das? ihr ein Ersatz
werden muß, damit sie wieder bewußt werden könne. Wir haben

schon vorhin gesagt, daß Seelcnthätigkeiten, die unbewußt werden,

etwas verlieren, welches aber nicht überhaupt verloren gehe,

sondern sich ans eine andere Scclenthätigkcit übertrage Unablässig

geht dieß Uebcrtragcn als eigentliche Lebenöfluth durch

die Seele. Beneke spricht diesen Satz so aus: „Alle psychischen

Gebilde sind in jedem Augenblick unsers Lebens bestrebt, die in

ihnen beweglich gegebenen Elemente gegen einander auszugleichen

und zwar — so weit dieß nicht durch andere Verhältnisse
gehindert oder mvdifizirt wird — bis zu völliger Gleichgestimmtheit."
Und auch so: „Alle zugleich gegebenen Thätigkeiten unserer

Seele sind in dem beständigen Streben begriffen, den Grad
ihrer Erregtheit oder ihrer Bewußtscinöstärkc gegen einander

auszugleichen."

Natürlich kann Ausgleichung nur stattfinden, wo vorher
etwas ungleich ist, also nicht zwischen gleich bewußten
Vorstellungen, gleich gestimmten Gefühlen u. s. f. Wo aber

ungleich bewußte Thätigkeiten gegeben sind, da tritt sogleich jenes

Streben nach Ausgleichung ein, und indem dann von
angeregten, bewußten, etwas auf die unbewußten
übergeht, können diese dadurch ins Bewußtsein erhoben

werden.
Woher kommt aber diese Ergänzung, dieses sich Uebcr-

lragendc? Was ist es?

Wir sagten schon: Eine erregte Seelenthätigkeit trage
etwas auf eine weniger erregte über. Also eine bekommt's von
der andern. Aber durch waö ist die erstere selber erregt? Wieder

durch eine andere; und so geht es fort im Zirkel herum.

Aber im Anfange des Lebens ist ja noch keine erregt; und

wenn wir auch annehmen, es wäre ein noch so großes Quantum

solcher beweglichen Elemente der Seele von Ansang an

mitgegeben, so müßte es doch bald verbraucht sein, da ja von
der erregenden aus die erregte Seclcnthätigkeit immer etwas



-17

übergeht, wovon ein Theil sich bleibend mit ihr vereinigen

muß, soll sie stärker, d, h. bewußt werden. Es muß also eine

Quelle vorhanden sein, aus der jene beweglichen Elemente sich

fortwährend ergänzen, sonst müßte unser Bewußtsein stocken und

unser geistiges Leben aufhören. Momentan scheint dieß hin und

wieder eintreten zu wollen. Wenn es z. B. recht lange um Einen

her ganz lautlos still, ganz dunkel ist, so stockt nach und

nach das Denken, so sehr es auch zuerst durch diese Einsamkeit

gefördert worden sein mag. Auch wenn man lange nichts
gegessen oder wenn man lange nicht geschlafen hat s. f., so

kommt Einem auch nicht mehr viel in Sinn oder ins Bewußtsein.

Hingegen nach einem erquickenden Schlaf, auf einem

angenehmen Spazicrgang, bei einem frohen Mahl oder sonst

einer Erholung — wie ist da das Bewußtsein so angeregt! —
Wie geht das zu? Einfach so: Sinnliche Reize wirken also

auf die Seele ein und bilden neue sinnliche Empfindungen.

Diese neu gebildeten werden von den früher gebildeten
gleichartigen angezogen. Diese bekommen also einen Zuwachs, von
dem sie mehr oder weniger sich fest aneignen; das übrige, nicht
fest Angeeignete fließt nun eben auf andere mehr oder weniger

gleichartige Gebilde über und macht sie auch mehr oder weniger
bewußt. Und wenn auch durch dieses Ucbcrtragen die beweglichen

Elemente sich bald wieder vermindern, so bietet ja auch

jeder Augenblick neue Reize als Ergänzung dar; wo es nicht
der Fall ist, da stockt eben auch unser Seelenleben, wie wir
schon bemerkten. Die Außenwelt jedoch, wie eine reiche Quelle
sie auch für diesen steten Zuwachs ist, bietet nicht die einzige
Ergänzung dafür dar. Im Innern der Seele selber findet sich

eine. Woher käme es sonst, daß nach einem erquickenden Schlafe
uns z. B. im Denken gelingt, waS vorher nicht gelingen wollte?
Oder wie käme es, daß, wenn man aus Müdigkeit, Sättigung,
Uebcrdruß etwas nicht mehr mag, man doch nach einiger Zeit
wieder Kraft und Lust dazu hat? Zuerst könnte es scheinen,

als ob das Letztere wenigstens daher käme, daß, weil die

Grundvermögen nicht alles Aufgenommene festhalten, sie also,



45

soweit sie wieder frei geworden, auch wieder neue Reize

aufnehmen können. Man bedenke aber das: wenn die Grundvermögen

nur aufnehmen könnten, was sie je wieder verloren

haben, so wäre es ja rein unmöglich, daß ein erwachsener

Mensch mehr wäre als ein kleines Kind! — Uebcrdruß für
gewisse Reize oder Müoigkeit erklärt sich dadurch, daß die

vorhandenen Grundvermögen mit Reizen erfüllt sind; und die

nachher wieder eintretende Lust oder Fähigkeit neue Reize

aufzunehmen, etwas wieder zu thun, erklärt sich dadurch, daß die

Seele sich immer neue Grundvermögen anbildct.

Wir haben somit für die stete Ergänzung der innern Ueber-

tragung oder jener wahren Lebcnssluth eine doppelte Quelle

gefunden: die sich im Innern der Seele neu anbildenden

Grundvermögen — und die diesen beständig ans der Außenwelt zu

fließenden Reize; also dasselbe, waö wir schon im Anfange als
die Faktoren alles dessen erkannt haben, waS sich in unserer

Seele bildet.

In dem liegt nun auch die Autwort auf die Frage, was
denn das sich Uebertragende eigentlich sei. Es ist das, was
durch Grundvermögen und Reize in der Seele gewirkt, aber

von ihr nicht fest angeeignet wird. Diese beweglichen Elemente

nennt Beneke auch „Ausgleichungselcmente", „Stcigcrungsele-
mcntc" und „bewegliche Bewnßtseinsstärke".

Nun aber entsteht unö die wichtige Frage: „Mit welcher

S celenthätigkeit gleicht sich eine erregte aus?
Welche von den tausend und tausend Angelegtheilen

unserer Seele wird je zum Bewußtsein
gesteigert?" Vorerst kommt's auf die beweglich gegebene Bewußt
seinsstärkc an. Ist sie aus neu angebildeten Grundvermögen
hervorgegangen, so werden Triebe, Strcbungen angeregt, und
es ist diese Erweckung die Hauptguelle des Begehrens und

*) Wer über diesen wichtigen Punkt nähere Aufschlüsse will, findet
solche in Beneke'ö Psychologischen Skizzen, Bd. II. S. K? u. 5bt> u. ff.
— und in seinem Lehrbuche her Psychologie, zweite Auflage, H. .12» u. ff.
und H. ZZ5 u. ff., und an mehreren andern dort augeführten Stellen.



49

Wollend. Sind es aber Reize, durch welche das Bewußtsein

gesteigert wird, so erwachen Gefühle, Einbildungen u. dgl.
Aus der Ucbertragung beider Elemente, Grundvermögen und

Reiz, gehen die gewöhnlichen Vorstellungen hervor. Mit der

Erweckung durch Vermögen oder Reize hängt auch die willkürliche
und unwillkürliche zusammen. Willkürlich sind nämlich die

Steigerungen durch Grundvermögen, unwillkürlich die durch

Reize, wie die Erfahrung uns stündlich lehrt. Oder man

versuche einmal etwa die Gefühle der Bewunderung oder des

Mitleids haben zu wollen — find's dann eigentlich Gefühle,
lebendig frische, oder ist dieses Gcwollte nicht vielmehr nur
eine kalte Vorstellung davon? Aber wenn wir auch wissen,

daß von überwiegender Reizfüllc die lebendigen Gefühle, —
vom reizlosen, aber aufstrebenden Vermögen Strebungen —
und von der Mischung beider die gewöhnlichen Vorstellungen
geweckt werden, so fragt sich nun: aber welche von den vielen

in uns angelegten Vorstellungen, Strcbungen und Gefühlen?

— Warum nicht alle? Die Seele ist jedenfalls in allen ihren

Thätigkeiten wahrhaft Eins, und alle ihre verschiedensten

Thätigkeiten sind doch nur Organe des einen Ganzen und

stehen unter einander in der engsten Verbindung, und so muß

nothwendig die Ausgleichung der beweglichen Elemente und
also die Steigerung zum Bewußtsein sich mehr oder weniger
über alle Angclegtheiten der Seele verbreiten. Und wir
würden auch wirklich alle unsere Vorstellungen zugleich
bewußt vorstellen, alle unsere Gefühle zugleich bewußt fühlen
können, — wenn wir nur genug bewegliche Bcwußtseinsstärke
in unsere Gewalt zu bringen vermöchten. Das ist nicht möglich.
Es hält schon schwer, für zwei entgegengesetzte Seclenthätig-
keitcn, die zur gleichen Hauptgattung gehören, die erforderliche
Quantität beweglicher Elemente zu haben. Denn eben weil sie

zur gleichen Gattung gehören, so brauchen sie auch dieselbe
bewegliche Bcwußtseinsstärke. Da diese Thätigkeiten aber doch

sich sehr ungleich sind, also die gegebene bewegliche Bewußt-
seinsstärke sich nicht gegen einander ausgleichen können,



50

sondern jede mit andern ihr gleichartigern in näherer Verbindung
steht, so müssen entgegengesetzte Thätigkeiten einander mehr oder

weniger verdunkeln. Indessen gibt es doch wenige Augenblicke

unsers bewußten Lebens, in denen nicht Mehreres in unserer
Seele zugleich angeregt ist. Nicht nur Thätigkeiten verschiedener

Gattung: daß wir zu gleicher Zeit bewußt sehen, hören,
schmecken, fühlen, dabei über Anderes nachdenken n. s. f.,
— aber auch verschiedene Thätigkeiten der gleichen Gattung:
wenn wir z. B. zugleich hoffen und fürchten, lieben und hassen

u. s. f., oder auch, so oft wir urtheilen (und wir setzen ja
fast Alles in UrtheilSvcrhältnisse) ; denn wie könnten wir
urtheilen, wenn nicht Subjekt und Prädikat neben einander
im Bewußtsein wären? Wie schließen, wenn nicht mehr als
ein Satz auf einmal angeregt sein könnte? Und bei irgend
einem wichtigen Schritte, wo man verschiedene Umstände und

Verhältnisse, verschiedene Gründe und mögliche Folgen gegen
einander abwiegt — da ist jedenfalls auch Vieles zugleich im

Bewußtsein. Aber eben nicht immer sind wir im Stande,
solches zu thun; und auch die oberflächlichste Beobachtung zeigt,

daß es von der je gegebenen beweglichen Bcwußlseinöstärke

abhängt; denn wann gelingt uns eine geistige Arbeit am

besten? Wann können wir Wichtiges am besten erwägen?

Wann klingen am meisten Gefühlstöne zugleich in uns an?

Antwort: wenn wir uns durch Schlaf oder sonstige Erholung
gestärkt fühlen; wenn wir überhaupt gesund und kräftig sind

oder von angemessenen Reizen umgeben, kurz, wo die bewegliche

BcwußtseinSstärkc durch neue Grundvermögen oder durch

Reize in reicher Fülle gegeben ist.

Eine klare Einsicht in diese Verhältnisse setzt uns in den

Stand, den Umfang der Scclenthätigkeiten zu bestimmen,

welche in jedem Menschen in jedem Augenblick angeregt oder

bewußt sein können. Dabei versteht sich wohl von selbst, daß,

je mehr Seelenthätigkeitcn angeregt sind, je schwächer jede

einzelne hervortreten muß; so daß, wenn zu viele Thätigkeiten

gleichzeitig angeregt werden, ein verworrenes, zerstreutes Halb-



51

dunkel in der Seele entsteht, in welchem gar nichts zu klarein

Bewußtsein kommt. Das Gegentheil davon, die Konzentration,
entsteht, wenn die beweglichen Steigerungselemente nur auf
sehr wenige Thätigkeiten gehen, welche dann oft so stark

hervortreten, daß man ihrer gar nicht los wird. Die völlige
Konzentration, die bis zur siren Idee gehen kann, und die grenzenlose

Zerstreutheit sind also zunächst Resultate der Vertheilung der

beweglichen Bewußtseinstärkc. Das eben führt uns zur Frage:
nach was diese Vertheilung selber sich dann richte? Und hiedurch

werden wir dann auch die Antwort auf die Hauptfrage erhalten:

Welche von den unendlich vielen Angelegtheiten also

je zum Bewußtsein gesteigert werde?

Da die Seele durchaus Eins ist und also A ll es in ihr in

enger Verbindung mit einander stehen muß, so schiene es, als ob die

Stcigcrungsclemcnte eben auch aus alle Angelegtheiten nach

allen Richtungen hin sich gleich vertheilen sollten — wenn

man nicht bedächte, daß doch nichtalle mit dem steigernden

Element gleich nah verwandt, d. h. mit allen im
nä m lich en V erh ältniß der G l eich ar tigkei t steh en,
folglich auch nicht gleich stark oder innig mit allen

verbunden seien. Eine durch einen Schall geweckte Gehörthätigkeit

hat als solche mit einer Sehthätigkeit als solcher
nichts gemein; sie kann also auch ihre eigenthümlichen
beweglichen Elemente mit ihr nicht ausgleichen, sondern nur
die mehr allgemeinen. — Die angelegten Gehörthätigkeitcn

selber sind wieder verschieden. Man hat Musik gehört, Vokal-

und Instrumentalmusik; Worte, ermahnende, tröstende, milde,

harte, über dieses, über jenes — überhaupt tausend und
tausenderlei Verschiedenes — mit irgend einer dieser angelegten
Gehörthätigkeitcn wird nun die weckende verwandter, gleichartiger

sein, als mit andern, und nach dem Gesetz der Anziehung
des Gleichartigen wird sich — alles Uebrige gleich gesetzt —
die bewegliche Bewußtseinsstärke auf diejenige übertragen, welche
mit ihr am meisten Eins und also am engsten
verbunden ist. — Wir sagen, wenn alles Uebrige gleich



5^

sei; es ist aber nicht immer gleich. Was uns oft erfüllt, oft
beschäftigt — seien es Gefühle, Gedanken, Strebungen —, ist
so zu sagen Einem immer bewußt, und um so mehr, je geistiger
es ist; und wenn es auch durch Anderes momentan aus dem

Bewußtsein verdrängt wird, so ist's ihm doch so nah, daß auch

das kleinste, entfernteste Weckungselemcnt hinreicht es wiederum

anzuregen. Die Sache ist so. Was man oft und viel sieht,

hört, anstrebt, haßt oder liebt, kurz was Einen viel umgibt,
mit was wir uns viel abgeben, das ist — obwohl es sich im

Bewußtsein nur als Ein Gefühl, Gedanke, Streben darstellt —,
doch natürlich in unendlich viel Spuren, in großer
Ausdehnung in uns angelegt, oder mit einem bildlichen Ausdruck:
es nimmt einen sehr großen Raum in unserer
Seele ein. Nun steht wieder jede dieser vielen einzelnen

Spuren mit all den Seelenthätigkeiten in Verbindung, die

zugleich mit ihr gegeben waren: also mit den verschiedensten

Seelenstimmungen und hundert und hundert Umständen, unter
denen jene vielräumigen — einen großen Raum einnehmenden)

Angelegtheiten nach und nach gebildet wurden. Es kann demnach

nicht leicht etwas in uns angeregt werden, das nicht mit

irgend einer Spur jener vielräumigen Angelegthciten in
Verbindung stände. Aber auch da, wo keine unmittelbare
Verbindung gegeben wäre, und also die beweglichen Elemente

zuerst aus irgend eine andere Angelegenheit übergingen, wird
doch wahrscheinlich dann von dieser auS eine jener so vielfach

angesammelten Spuren angeregt werden. Sobald aber

eine angeregt ist, so muß sie nun die bewegliche Bcwußtseinö-
stärke an eine andere Spur der gleichen Angelcgtheit, als an
das ihr Gleichartigste und am engsten Verbundene übertragen.
Diese wieder an die nächste und so fort; so daß so vielräumigc
Seelengebildc nicht nur sehr leicht zum Bewußtsein augeregt

werden, sondern auch nothwendig ein viel volleres, klareres

und anhaltenderes Bewußtsein gewinnen müssen, als andere

aus weniger Spure» bestehende Gebilde. Wir sehen also, daß

das Innere der Seele, das in ihr Angelegte bei der Er-



53

regung durch Ausgleichung hauptsächlich entscheidet; auch

bei der Steigerung durch neu angebildete Grundvermögen
eben so; nur die allein durch äußere Reize bewirkte Erregung
ist in ihrer Entstehung vom Seelensein weniger abhängig und

kann also auch unmittelbar die Seele umstimmen.

Wie jedoch die Erregung überhaupt und namentlich die

durch Ausgleichung auf die Beschaffenheit der Seele

einwirkt, werden wir mit einigen praktischen Bemerkungen das

nächste Mal mittheilen.


	Die Ausgleichung psychischer Thätigkeiten und was damit zusammenhängt

