
Zeitschrift: Die Erzieherin : eine Zeitschrift über weibliche Erziehung

Band: 2 (1846)

Heft: 1

Artikel: Die Anziehung des Gleichartigen in der menschlichen Seele

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-866019

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-866019
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Anziehung des Gleichartigen in der
menschlichen Seele.

Wir haben gefunden, daß von Allem, was die Seele mit
einiger Vollkommenheit in sich aufnehme, eine Spur oder

Angelegtheit zurückbleibe. Nun sehen wir z. B. eine Blume zum
zweiten oder zehnten Mal und haben doch nicht zwei oder zehn

Vorstellungen davon, sondern nur eine immer stärkere, ze öfter
wir diese Blume wahrgenommen haben. So wenn wir ein Lied

zum zweiten oder zehnten Mal hören, erinnern wir uns nur
dieses einen Liedes, aber viel klarer als das erste Mal. Oder

wer weiß nicht, wie Gefühle, Neigungen u. s. f. in dem Maße
zunehmen, als sie öfter in uns gebildet werden? Dieses
Stärkerwerden wäre nicht möglich, wenn nicht alles Gleichartige in
der Seele gleichsam zusammenfließen und so sich mit einander
verbinden würde. Es ist diese Anziehung des Gleichartigen ein

allgemeines und sehr weitgreifendes psychisches Gesetz, welches
Benekc so ausspricht: „Gleiche Thätigkeiten und
Angelegtheiten der menschlichen Seele und ähnliche
nach Maßgabe ihrer Gleichheit streben mehr oder
weniger sich mit einander zu vereinigen." Daraus
erklärt sich leicht, warum irgend eine Wahrnehmung, ein

Gefühl u. s. f. durch Wiederholung in uns stärker wird und daß

diese Verstärkung unserer Seelenkräfte die Bedingung aller Klarheit

des Erkenncns, aller Innigkeit des Empfindens und aller

Kraft des Wollcns ist. So wenn ich z. B. einen Satz lese

oder höre, bleibt davon eine Spur oder Angelegtheit in meiner

Seele; aber sie ist so schwach, daß ich kein oder nur ein dunkles

Bewußtsein darüber habe. Höre oder lese ich ihn aber zum
Die Erzieherin, I8IN, IS Heft, 4



zweiten Mal, so vereinigt sich nnn die nene Spur mit der schon

gebildeten und nun muß mein Bewußtsein von jenem Satz schon

doppelt so stark sein als das erste Mal, und wenn ich den Satz
zehn Mal höre oder lese, natürlich zehn Mal so stark oder zehn

Mal klarer als im Anfang, weil wie gesagt und wie jeder an
sich selbst bemerken kann, jede neue Spur sich mit den. schon

vorhandenen gleichen vereinigt. Es hat dieses Gesetz auch

jeder Lehrer immer schweigend vorausgesetzt, wenn er zum rechten

Verständniß für nöthig hielt, das einmal Gelehrte nochmal
und mehrmal zu wiederholen. Und jedermann setzt cS voraus,
der irgendwie die Macht der Gewohnheit anerkennt.

Nehmen wir einmal an, das Gesetz, daß sich alles Gleichartige

in der Seele gegenseitig anziehe, sei nicht in uns. Wie
müßte es denn auch in uns aussehen? Himmel, welch' ein

Durcheinander! Wir wissen ja, Alles, was in unserer Seele

ist, kam ursprünglich von den Reizen der Außenwelt als Spur
in dieselbe. Nun aber überschüttet uns die Außenwelt jeden

Augenblick mit Reizen und mit Reizen der verschiedensten Art.
Das Kind sieht da etwas Grünes, dort etwas Rothes, Blaues
u. s. f. ; da Eckiges, dort Rundes; jetzt hört's die Stimme der

Mutter, daneben die der Magd, der Geschwister, des Vaters;
es hört singen, Klavier spielen, läuten — und von all' dem

bleibt ihm eine Spur — welches Chaos von Spuren I So
leer wäre es auf diese Weise in den Kopsen nicht, wie eö im

Anfang war, als Gott Himmel und Erde schuf, aber wohl
so dunkel und wüst. Wie sollte das Kind so die Stimme seiner

Mutter unterscheiden lernen? Entweder wäre jede Spur
vereinzelt, — dann aber müßte schon die erste und folglich jede
bewußt werden oder aber nie eine; — oder aber es vereinigten
sich nicht nur die gleichartigen, sondern alle ohne Unterschied

mit einander, wenigstens die zusammen, welche durch den

gleichen Sinn aufgenommen sind, und somit wäre in uns alles

durch einander oder doch alles, waö wir gesehen, gehört hätten
u. s. f. unter sich. Aber wie nach der Schöpfungsgeschichte
Gott dadurch das wüste Ebaos in schöne Ordnung auflöste.



Z

baß Finsterniß von Licht, — und Wasser von Land sich schied und

das Gleiche sich zusammenthat, so wird nach dem nämlichen

Gesetz, daß das eben Gleiche mit dem Gleichen sich vereinigen

soll, auch Licht und Ordnung in unserer Seele.

Aber noch mehr. Wenn, wie wir uns früher überzeugten,

der Seele gar nichts Substanzielles, also kein Begriff,
kein Grundsatz und sonst kein Satz, keine Tugend und kein

Laster, eben gar kein Ding angeboren ist und Alles, was

iil der mehr ausgebildeten Seele sich findet, ursprünglich aus
den von den UrVermögen aufgenommenen Reizen der Außenwelt
hergeleitet werden muß, woher kommen nun denn der Seele

die Begriffe, Urtheile, Ideale, Strebungen u. f. f.? — denn

gewiß kann die Außenwelt nicht in uns hinemgeben, was sie

selber nicht hat — und wo hätte sie Begriffe und Urtheile oder

Gutes und Böses? Nirgends! In der äußern Welt ist nichts

gut und bös — es ist nur und wirkt als Reize auf uns, aus

deren Zusammenbildung — wohin eben auch die Anziehung
des Gleichartigen gehört — das Gute und Schlimme entsteht,

wie wir später nachzuweisen haben. Und statt der Begriffe, d. h.

Gesammtvorstcllungcn gibt uns die Außenwelt nur einzelne
Vorstellungen, z. B. von Rosen, Nelken, Lilien — oder an
Kohle, Ruß, Tinte, Rabe, — oder wir sehen den Menschen

gehen, tanzen, springen, den Vogel fliegen, den Fisch schwimmen,

Wagen und Schiffe fahren u. dgl.; aber der Begriff
„Blume", „schwarz", „sich bewegen" ist nicht mit einer jener

Anschauungen gegeben, sondern er wird aus allen zusammengehörigen

einzelnen Anschauungen durch die Anziehung des

Gleichartigen gebildet. So kommt einem ganz unwillkürlich
das Schwarze in Sinn, wenn man Kohle, Tinte, Ruß,
Rabe nur nennt. Warum gerade das Schwarze, nicht etwa

das Flüssige oder Schreib- und Brennmaterial oder Vögel?
Einfach darum, weil diese letzteren Vorstellungen in den vier

genannten Gegenständen jede nur einmal vorkommen und unter
sich einander ungleich sind, also nicht zusammenfließen, da

hingegen „schwarz" als das Gleichartige nach dem Gesetze de

t '



4

Anziehung sich vereinigt. Dann ist's ja ganz natürlich, daß

diese mehrfach gegebenen und zu einem Bewußtsein zusammen

geflossenen Elemente stärker sein müssen, als die damit nur
einfach vorkommenden. Daher ist's eben so natürlich, daß
neben diesem stärk er n Gleichartigen das schwächere Ungleichartige

so zu sagen nicht auskommt, daß man daran nicht
besonders denkt. Das ist nun der Hergang der Bcgriffsentstehung
oder, da der Verstand doch nur so weit geht als die Begriffe,
auch der des Verstandes.

' Der Begriff wird immer um so klarer, je mehr nach und

nach solche einfache Spuren aus verschiedenen Anschauungen
sich vereinigen und von diesen gleichsam sich ablösen. Denn
wie wir schon wissen, liegt in jeder einzelnen Anschauung
verschiedenes, z. B. in der Kohle auch das Eckige, das Verbrannte
oder zu Brennende u. s. w. Natürlich bilden sich diese auch zu

Begriffen aus, sobald durch andere Anschauungen Aehnlichcs

gewonnen wird. Nach dem gleichen Gesetze der Anziehung muß
sich, wenn einmal die Begriffe schwarz, weiß, roth, blau u. s. f.

gewonnen sind, aus diesen selber der Begriff „Farbe" bilden
und aus dem Eckigen, Runden u. s. f. der Begriff „Gestalt",
„Form", ans denen von Holz, Stein, Eisen u. s. f. „Stoff";
— dann aus Farbe, Form, Stoff etwa „Eigenschaft", kurz

es müssen sich durch das Gesetz der Anziehung des Gleichartigen

nach und nach immer höhere Begriffe bilden und so erklärt

dieser einfache Vorgang zum Theil schon, wie die Seele, welche

die Angelcgthciten, woraus sich in ihr alle Dinge bilden, auö
der Außenwelt hat, doch zu Gebilden kommt, die in der Außenwelt

nicht eristircn, wie Begriffe, Urtheile, Ideen und was die

eigentliche GcmüthSwelt alles hat.

In wie weit ist nun nach diesem die Verstandesbildnng
in unsere Gewalt gegeben? Jedenfalls gerade so weit wie die

Bcgriffsbildung, denn wovon wir keinen Begriff haben, haben
wir auch keinen Verstand und umgekehrt — und jedenfalls nicht
unumschränkt, wie wir jetzt schon und später noch besser

sehen werden, aber doch mit großer Weite. Denn der Verstand



3

ist also in keiner Weise etwas fertig Gegebenes, sondern er

muß eben erst eigentlich angelegt werden. Er besteht ja aus
unsern Begriffen, diese sind aber aus Anschauungen hervorgegangen,

folglich ist das erste: für angemessene Anschauungen

zu sorgen. Wenn aber das wahr ist, wenn der Samen alles

Verstandes wirkliche Anschauungen sind, so ist eben so wahr,
daß es ein thörichtes Treiben ist, dem Kinde statt solcher

Anschauung Wörter u. dgl. zu geben. D'rum erst die Sache
und mit ihr das Wort! erst die Welt und dann das Buch!
erst das Gefühl, dann das Verslein! und erst den Trieb
und dann die Richtung! — wenn statt Verstand und allem

Gediegenen im Menschen nicht nur hohle Phrasen und Gesten
treten sollen. — Nicht nur hat demnach das frühe Lesen für
Kinder keinen Sinn und gibt ihnen keinen, sondern Worte
haben und geben überhaupt keinen weder für Verstandes- noch

Gemüthsbildung noch sonst was, bis das, was sie bezeichnen

sollen, durch Anschauungen und Erlebnisse oder doch mittelbare

Vorbildungen in dem Kind oder auch in dem mehr gereiften

Menschen einen wirklichen Inhalt gewonnen hat. Wie viele sog.

„gute Lehren" und wie viel sog. „Lernen und Lesen" könnte,

sollte man den Kindern also ersparen! Aber die armen
Kleinen müssen lesen und dieß und jenes hcrplappern und

sich vorplappern lassen!*) — Dann später seufzt man über

das boden- und inhaltlose Unwesen!

5) Wir bemerken hier ausdrücklich, daß wir weder den Werth der

sprachlichen Mittheilung als Hauptorgan der Bildung verkennen — schon

als unmittelbare Einwirkung des Geistes auf den Geist—, noch

auch, daß das Meiste, was wir für die Bildung Anderer thun können,

nicht in der Vermittelung von elementarischen und unmittelbaren
Anschauungen besteht, sondern in der von Lusammenbildungen,
wie sie von den größten Menschen jeder Art in langen Jahrtausenden

gewonnen worden sind; also immer in einer künstlichen Beschleunigung,
vermöge welcher der Einzelne jenes geistigen und sittlichen Erwerbs
theilhaftig wird. Aber wir wollten aufmerksam machen, daß die künstliche

Beschleunigung zu einer nur scheinbaren wird, zu einem wesenlosen

Schimmer, wenn man statt wirklicher Vorstellungen u. s. f. nur



li

Kehren wir zum Verstand zurück! Wenn er alsv aus dem

hervorgeht, was aus Anschauungen die Seele aufnahm,
festhielt und durch die Anziehung des Gleichartigen sich immer

mehr in ihr verstärkte und zu höheren Begriffen u. f. ff

ausbildete, so springt in die Augen, daß der Verstand um so reicher

und ausgebreiteter wird, je reicher und mannigfaltiger die aus

Anschauungen gewonnenen Vorstellungen sind. Daraus folgt
jedoch nicht, daß man das Kind mit möglichst vielen Reizen

gleichsam überschütte, ihm da ein Schaf vorführe und zugleich

einen Schmetterling zeige und gerade wieder auf einen Stein
hinweise, und bevor das Kind ihn recht gesehen, eine Blume
mit ihm zergliedere und dann einen Satz. Eben so zweckwidrig

wäre es, ihm noch zu fern liegendes vorzuführen, wovon
es aus Mangel an gehöriger Vorbildung noch keine rechte

Vorstellung gewinnen kann, wie z. V. im Durchschnitt von
Theatern, Konzerten, Gemälden u. s. f.

Wovon man keine deutliche Wahrnehmung hat, davon
kann keine rechte Spur in der menschlichen Seele zurückbleiben.

Auch bedenke man, daß einzelne Spuren zu schwach sind, wieder

bewußt zu werden, daß sie noch weniger klare Begriffe
sind, die ja nur durch das Zusammenfließen des Gleichartigen
entstehen. Und wie könnte dieses stattfinden, wenn man die

Seele mit immer neuen Anschauungen störte, sie so zu sagen

gar nicht zu sich selbst kommen ließe. Wenn man also im
Interesse der Verstandcöbildung mii Recht darauf hält, daß das

Kind viel Anschauungen habe, so muß mau es doch nicht mit
solchen behelligen, die ganz außer seinem natürlichen Kreise

liegen, und die geeigneten es recht ruhig und ungestört genießeil
und vollziehen lassen und recht oft früher gehörtes und
gesehenes ihm wieder vorführen, in dieser und jener Form,
besonders in einer, wobei das Kind selbstthätig sein muß,
immer wiederholen. Denn wir wissen ja aus tagtäglichcr Ersah

Wörter gibt oder wenn durch irgend etwas die Ansammlung besonderer

Vorstellungen unterbrochen wird.



7

rung, daß immer die unserer Begriffe die klarsten sind, die aus
den meisten einzelnen Vorstellungen hervorgegangen sind und

fortwährend durch solche aufgefrischt werden. Aber nicht nur
klarer, auch lebendiger, praktischer werden sie dadurch. Wir
haben schon oben erinnert, daß wenn auch bei der Begriffsbildung

das Gleichartige sich anziehe und verbinde, es sich

doch nicht eigentlich von den darin gegebenen Vorstellungen
lostrenne, sondern nur ein stärkeres daneben sei. Wenn einem nun
wieder eine besondere Vorstellung und ein darauf bezüglicher

Begriff mit einander ins Bewußtsein kommt, z. B. bei einer

Kugel der Begriff rund, bei der Kreide der des Weißen oder

auch umgekehrt, so haben wir ein Urtheil, welches demnach

nichts anderes ist als das Mit-einander-in-Sinn-kommen eines

Begriffes und einer besondern Vorstellung. Insofern hängt die

Nrthcilsbildung aufs engste mit der Begriffsbildung zusammen.
Wovon man keinen Begriff hat, kann man auch kein Urtheil
haben und man hat keinen Begriff, wovon man keine Vorstellung

hat, und wovon man keine Anschauung hatte (mittet- oder

unmittelbar), davon hat man keine rechte Vorstellung, und somit
machen sich auch für die Bildung des Urtheils die gleichen

Forderungen geltend, wie für die Bcgriffsbildung selber. Wie
schon gesagt, ist ja das (einfache) Urtheil durchaus nichts
anderes als das Neben-einander-treten einer einzelnen

Vorstellung und eines Begriffes, der qualitativ schon in der

Vorstellung enthalten sein muß. So ist das Urtheil also eine Art
Zerlegung, Analyse der Vorstellung. Die einzelne Darstellung
wird durch den hinzutretenden Begriff gleichsam erklärt,
verständlich gemacht (daher die Begriffe eben Verstand heißen),
und zwar nicht nur etwa neue Anschauungen, — wie wenn ich

eine noch nie gesehene Blume durchs Hinzutreten eines früher
gebildeten Begriffs als eine Lilie erkenne oder ein altes Gebäude

als ein gothisches, — sondern auch jede bekannte Vorstellung
wird nothwendig klarer, sobald etwas in ihr Enthaltenes als

Begriff neben sie tritt, z. B. die von Gold durch „schwer",

„gelb" u. s. f. So wie die einzelne Vorstellung durch den als



8

Prädikat hinzutretenden Begriff klarer, verständlicher wird, so

wird der Begriff dadurch, daß er wieder auf einzelne Vorstellungen

bezogen wird, erst fürs Leben recht fruchtbar, praktisch.

Ohne diese Beziehung wäre der Begriff so zu sagen ein todtes

Kapital. Oder was nützten mir Begriffe von „gut, bös, hoch,

Verstand, Gewissen" u. s. f., wenn ich dabei kein Etwas, keine

einzelne Vorstellung im Sinn hätte, der ich gut oder bös u. s. f.

beilegen könnte? Nicht gar viel; jedenfalls sind sie mir um so

ersprießlicher, je leichter mir einzelne Vorstellungen mit ihnen
in Verbindung treten.

Da sind wir aber auf einen Punkt gekommen, wo
Verstand und Urtheil aus einander treten, nicht mehr dasselbe sind.

Wenn mir jemand sagt: „Das ist ein Gemälde aus der fla-
mändischcn Schule," so ist dieses Urtheil nichts außer meinen

Begriffen; ich verstehe es oder verstehe es nicht, je nachdem ich

einen Begriff von dieser Schule habe oder nicht. Habe ich

diesen Begriff wirklich, so kommt's mir nun vor, ich hätte

ja selber gleich sehen sollen, daß es ein Gemälde auS jener

Schule sei — und doch hätt' ich's vielleicht nicht bemerkt,

wenn man mich nicht darauf aufmerksam gemacht hätte. Und
ein Anderer, so oft ihm jener Begriff genannt oder durch irgend
was ihm in den Sinn kommt, erinnert sich gleich auch gewisser

Gemälde oder Künstler aus dieser Schule, während mir nichts
bestimmtes in Sinn kommt. — Dieses Mit-ciuander-in-Sinn-
kommcn einer einzelnen Vorstellung und eines Begriffs hängt
von etwas ganz Anderm ab, als vom Begriff als solchem und

demnach könnte jemand bei viel Verstand doch gewissermaßen

dumm sein, d. h. er wüßte dieß und jenes schon, aber wenn
er's brauchen sollte, kommt's ihm gar nicht in Sinn oder doch

zu spät. Wie da wegen einer gewissen Langsamkeit des Geistes

trotz rechter Begriffe die Urtheile nicht zu Stande kommen, so

finden wir oft eine Art von Urtheil schon bevor eigentliche
Begriffe sich hervorgcbildet baben. Es ist nämlich so. Bevor in
der Seele daS Gleichartige sich angesammelt hat, macht sich

das Gesetz der Anziehung — besonders bei einer gewissen



9

Lebendigkeit des Geistes, — auch für das mehr oder weniger
Aehnliche geltend. Wenn wir die für unsere Zwecke zusammengelesenen

Gedanken: „Bausteine" und Andere ein Gebetbuch: „himmlisches

Schatzkästlein" nennen, oder gewisse Neigungen und Ideen:
„Steckenpferde", so sind das allerdings anch Verbindungen nach

dem Gesetz der Anziehung, aber wie gering ist die Aehnlichkeit, wie

sehr vom Ungleichartigen überwogen und verdeckt! Daher sind

solche Verbindungen auch nur sehr lose und gar nicht so

allgemein, wie die des wirklich Gleichartigen, die sich nothwendig
machen müssen. Man nennt sie witzige Verbindungen oder

witzige Kombinationen. — In Sätzen, wie: „Das Leben ist
eine Meerfahrt"; „in den Ozean schifft mit tausend Masten
der Jüngling, still auf gerettetem Kahn treibt in den Hafen
der Greis" ist die Verbindung schon fester, das Aehnliche und

Verschiedene stehen sich ungefähr gleich; man nennt sie Gleich-

nißkombinationen.

Wir kennen nun vier verschiedene Verbindungen, die aus
der Anziehung des mehr oder weniger gleichartigen entstehen.

Im Witz oder in der witzigen Kombination herrscht das

Ungleiche noch weit vor; die Aehnlichkeit liegt nur in einem

Moment; in der Gleichnißkombination liegt sie in mehreren, so daß

die Aehnlichkeit freier hervortritt und die Verbindung schon

fester wird; indem klaren Begriff sind nur gleiche Vorstellungen

und unauflöslich zusammcnverbunden, und im einfachen

Urtheil wiederholt das Prädikat nur, was qualitativ schon im

Subjekte liegt.
Da klare Begriffe und also noch mehr eigentliche Urtheile

viele gleiche Vorstellungen voraussetzen und diese nur nach

und nach erworben werden können, so finden sich diese Begriffe
und Urtheile natürlich nicht sowohl in der Kindheit, als in
einem reifern Alter. Da aber das Gesetz der Anziehung, so

weit es eben möglich ist, vom Anfang der Bildung an wirkt,
so vereinigt sich eben auch das nur irgend wie Aehnliche, bis
sich nach und nach mehr Gleiches vorfindet. Wir wissen, wie
man i», Alterthum, also in der Kindheit der Menschheit, fast



10

nur in Witz- und Gleichnißkombinationen sprach und wie in ihrer
Art die Kinder eben so reden. Für sie ist's ganz recht; schon

weil es ganz natürlich ist und weil es als Vorbildung andern

geistigern Bildungen dient, Ueberhaupt ist gesunder *) Witz und

sind schöne, treffende Gleichnisse immer willkommen, wenn sie —
wie Alles, was willkommen sein will, — nicht zur Unzeit kommen

und für nichts Anderes gelten wollen, als was sie sind. Wo
es aber auf wissenschaftliche Bestimmtheit, aus strenge Genauigkeit

ankommt, taugen sie nichts.

Viele Eltern sehen in den drolligen und witzigen Einfällen
ihrer Kinder gern Vorboten künftiger Genialität; cö ist aber

nur, wie schon gesagt, eine der ersten, natürlichen Entwicklungsstufen,

und wenn das Kind viel solcher Einfälle hat, ein

Zeichen geistiger Lebendigkeit, die der geistigen Bildung
allerdings sehr förderlich sein kann. Sie wird es besonders der
Seite der Urtheilsbildung, die nichr von den Begriffen bedingt ist,

d. h. das oben angeführte, zu einem Urtheil unumgänglich
nöthige Mit-einander-in-Sinn-kommcn wird dadurch gefördert.

Durch welche Mittel übrigens diese Seite der

Urtheilbildung, die eben nicht mit der Bcgriffsbildung ein und dasselbe

ist, zu entwickeln ist, wird sich leicht an das anschließen,

was wir nächstens von den angcbornen psychischen Eigenschaften

(die wir thcilweise hie und da schon voraussetzten) und von
noch einem Grundvorgange in der menschlichen Seele zu sageu

haben werden.

') Der gem e nie >Ü M auch nur nue Art kraule» Witzes.


	Die Anziehung des Gleichartigen in der menschlichen Seele

