
Zeitschrift: Die Erzieherin : eine Zeitschrift über weibliche Erziehung

Band: 1 (1845)

Heft: 2

Rubrik: Bausteine

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


72

Bausteine.

j. Die Kunst, auf die rechte Weise Mutter zu sein und

im häuslichen Leben bildend auf die Kinder zu wirken, kommt

nicht von selbst, sie muß erlernt werden. Pcstalozzi.

2. Der Inbegriff der Regeln, oder die Theorie der Er-
zichungögcsctzc heißt Erziehungslehre oder -Wissenschaft. Ihr
Studium bildet den theoretischen Erzieher. Die Geschicklichkcit

in der praktischen Anwendung der Theorie oder die Summe
der Kenntnisse und Fertigkeiten, welche ein Erzieher
besitzen muß, ist die Erziehungskunst. Sie ist das Geschäft

des Erziehers. Die Kunst beruht demnach auf der Wissenschaft.

Wenn gleichwohl die Erfahrung lehrt, daß viele Menschen

glucklich erziehen, ohne jemals über die allgemeinen Prinzipien

nachgedacht, viel weniger sie in ein System gebracht zu

haben, so that entweder die Natur das Beste, oder eS gründet sich

ihre Methode aus gewisse psychologische Prämissen, welche ihr
gesunder Menschenverstand ans der Erfahrung und aus dem

Umgang mit Menscheil, besonders mit Kindern, abgezogen

hatte, und die sie anwendeten, ohne sich dessen selbst deutlich

bewußt zu sein. Je vollständiger und richtiger man folglich die

Theorie kennt, desto geschickter sollte mau auch in der Kunst
sein. Wenn gleichwohl nicht immer die besten Theoretiker am

glücklichsten in der Ausübung waren, so fehlt cö ihnen bei

aller Kenntniß der Gesetze doch entweder an dem guten Willen,
danach zu handeln, oder an dem rechten Urtheil und an der

Klugheit, allgemeine Regeln auf die rechte Art anzuwenden,

air tiefer Kenntniß der eigenthümlichen Beschaffenheit der Zöglinge

und an dem Bcobachtnngögcist, dem keine Modifikation
der natürlichen Anlagen und Kräfte entgeht. Daß aber, wie

einige gemeint haben, die Theorie wohl gar der Praris schade,



73

kann entweder nur von einer unrichtigen, folglich irre
führenden Theorie gemeint sein, oder es kann nur insofern

zugegeben werden, als spekulative Köpfe oft am wenigsten
bemüht sind, sich auch praktische Fertigkeit zu erwerben.

Niemeyer.

3. In den bei weitem meisten Fällen ist es an der

unmittelbar aus den Familienvcrhältnisscn heraus erfolgenden

Erziehung nicht genug, sondern cö wird daneben in dieser

oder jener Ausdehnung wesentlich Erziehungskunst erfordert.

In frühern Zeiten konnte die Beschränkung aus jene, wie sie in
Hinsicht der Folgen weit eher zulässig war, von Seiten der

Gründe in dem allgemeinen Mangel an weiter reichender

Reflexion Entschuldigung finden; in unserer Zeit haben wir
sie nur als ein Erzcugniß entweder der Gedankenlosigkeit oder

der Trägheit anzusehen, welche sich den Schwierigkeiten und

Beschwerden entziehen wollen, die allerdings von der in der

Form der Kunst ausgeführten Erziehung nicht zu trennen sind.

Benckc: Erziehungs- und Unterrichtslehrc.

4. Gegenwärtig, wo die Mittel zur Bildung, so wie die

Forderungen an sie durch die Werke und Erfahrungen von

Jahrtausenden zu Legionen anwachsen, warum entspricht die

Frucht unserer Bildung derselben nicht? Warum sind wir nicht

glücklicher, nicht weiser? Warum blühen nicht Wohlfahrt und

Friede überall, wo wir Hinblicken? — Darum, weil die wahren

Gesetze der Entwicklung nicht erkannt und darum
auch nicht beobachtet werden; weil der innere Zusammenhang
der Unterrichts- und Erziehungsmittel und ihr Verhältniß zur
menschlichen Natur nicht erkannt werden und weil der
Mißbrauch dieser Mittel und die verkehrte, falsche Anwendung
derselben Gift- und Gährungsstoffe erzeugen, die den größten
Theil des aufkeimenden Guten ersticken.

Fr. R. Niederer-Kasthofcr: Blicke in das Wesen

der weiblichen Erziehung.

Du Erziehen», tt. Heft. 6



74

5. Eine wahre, begründete Erziehung und ein naturgemäßer

Unterricht müssen in allen ihren Theilen von der Wiege

an ihren Anfang nehmen, wenn sie nicht fundamcntloS dastehen

sollen. Pestalvzzi.

6. Ein stiller Einfluß ist für die Kinder besser als direkte

Vorschriften und Gebote. Bei der Bildung des menschlichen

Charakters dürfen wir nicht wie ein Bildhauer verfahren, der bei

der Bildung einer Statue bald an dem Gesichte, bald an den

Gliedern, bald an den Falten des Gewandes arbeitet; sondern

wir müssen der Natur folgen, wenn sie eine Blume oder irgend
ein anderes ihrer Geschöpfe bildet: sie bildet zusammen und das

ganze System des Wesens und die Keime aller Theile aus.
x.

7. Die große Schwierigkeit bei der Erziehung besteht eben

darin, daß wir Regeln geben, statt Gesinnungen
einzuflößen. Zuerst ist eS nicht möglich, Regeln genug zu geben,
die für alle Fälle passen, und wenn es möglich wäre, würden
sie bald wieder vergessen. Aber wenn ihr ihm richtiges Gefühl
einflößt, so wird das seine Handlungen leiten. Alle unsere
Gedanken und Thaten gehen aus unsern Gefühlen hervor; wenn
wir lieben was gut ist, so werden wir auch denken und

thun was gut ist. Kinder werden nicht so sehr durch daö

berührt, was wir in besonderer Beziehung zu ihnen sagen oder

thun, als vielmehr durch die allgemeinen Aeußerungen
unsers Charakters. Sie sind in hohem Grade nachahmende
Geschöpfe. Wenn sie eine Mutter sehen, die eine übertriebene

Neigung für den Putz hat, so werden sie selbst so werden;
wenn sie eine eigennützige sehen, so werden sie es auch, u. s. f.

Anna Child.

8. Die ersten moralischen Eindrücke erhalten die Kinder
durch das Beispiel, das man ihnen gibt und nicht durch die

Worte, die man ihnen sagt. Man meint oft, das beste Mittel,



75

auf sic zu wirken, seien Worte; da man im Gegentheil sie auf
alle Worte, worauf man ihre Aufmerksamkeit richten will, lange

vorher durch Handlungen und Thatsachen vorbereiten sollte.

lilssai sur llockucation «tos kemines par la
oonàsso <lo Iloinusat.

9. Im gleichen Werk sagt sie:

Wenn man damit anfangen wollte, ein Kind mit der

Pflicht vertraut zu machen, daß man ihm viele Pflichten
vorschriebe, so würde es, weil ihm dieß lästig wäre, nur
gezwungen der gegenwärtigen Forderung entsprechen. Dieser

momentane Gehorsam aber würde es durchaus nicht für die

künstige, freiwillige Unterwerfung unter das Gesetz gewinnen.
Wenn es aber zuerst sieht, wie Andern die Pflicht heilig ist,

wenn es Andere oft sagen Hort: „Ich muß das thun, es ist
meine Pflicht", wenn es sehen kann, daß seinem Erzieher diese

Pflicht über Alles geht, so muß es ohne anders einen klaren

Begriff und eine höchste Achtung von der Pflicht, auch von
seinen Pflichten bekommen.

„Der glückliche Einfluß der Tugend unserer Eltern wirkt,
ohne daß wir es wissen, in uns fort und gleicht so dem Einfluß

der Gottheit auf unsere Seele."
Mad. de Stael.

19 „Da die größte intellektuelle und moralische
Entwicklung, die ein Kind erreichen kann, nichts ist im Vergleich
zu der, welche man vom reifern Alter erwarten darf, so ist
weitaus das Wesentlichste, den Trieb dafür zu Pflegen. Alle
schon gemachten Fortschritte sind nicht so wichtig wie die

Neigung Disposition) zu immer höhern, so daß man sich

weniger um den Grad bekümmern sollte, den ein Kind in seiner

Bildung schon erreicht als darum, mit welchem Antrieb (élan)
es weiter zu kommen sucht. Je mehr aber ein Kind schon in
Bezug auf Religion und Kenntnisse den Erwachsenen gleicht,
je leichter tritt dann eine Stockung Stagnation) ein und solg-

6 ^



7K

lich Mittelmäßigkeit in der Bildung, die nicht Gnind immer
neuen Strebens ist."

Meid, Neck er de Saussure: l'Làtmtiou pro-

11. Keine Tugend, die nicht da war, ehe sie Namen
hatte und Vorschrift. Jakobi.

12. Vor Grundsätzen, die aus Gesinnungen erwachsen,
habe ich alle Ehrfurcht; aber auf Gesinnungen, die ans
Grundsätzen, läßt sich kaum ein Kartenhaus bauen.

Jakobi.

13. Jede Empfindung hinterläßt eine Leichtigkeit, sie

wieder anzunehmen, jeder Eindruck von jedem Objekte eine

Leichtigkeit, das Bild von diesem wieder zu erwecken. Jede
Empfindung stärkt also das Gefühl und zugleich die

Vorstellungskraft. Jeder affizireudc Eindruck hinterläßt ein
Bedürfniß, ihn von neuem zu heben, wenn er angenehm,
und ihm zu entgehen, wenn er widrig war. Das Bedürfniß
verursacht Triebe und einen Hang zur Thätigkeit, welche
durch die Handlung selbst gestärkt werden.

Teten s in Benekc'ö psychologischen Skizzen.

Ick. „Jede anschauende Erkenntniß des Guten oder Bösen
läßt in der Seele gewisse Züge der dargestellten Gegenstände
zurück, nebst dem Gefallen oder Mißfallen, das sie bewirken
können, und dem dunkeln Bewußtsein der dadurch geweckten
Entschließung: kurz, eS wird aus den zurückgebliebenen Resten
derselben eine Empfindung. Jedes neue Anschauen ebendesselben

guten oder bösen Gegenstandes vermehrt die Masse dieser

Empfindung, und je mehr die Seele dazu sammelt, desto

überwiegender würd die Empfindung und bewirkt entweder

Neigung oder Abneigung zum Gegenstand, d. i. eine dauernde
und gegen einzelne Vorstellungen immer stärkere
Entschließung, den Gegenstand zu wollen oder nicht zu wollen.
Daher will der Mensch oft, ohne daß er sich der Bewcgnngs-
gründe seines Wollcns deutlich bewußt sein kann; die oft
wiederholte Entschließung zu einer und ebenderselben Sache macht



77

sie ihm vorzüglich gegenwärtig, d> h. er wird daran gewohnt;
er thnt das Gute oder Böse, ohne daß er von den Gründen,
warum er es thut, deutliche Rechenschaft geben könnte. Es
verhält sich damit eben so wie mit dem Urtheil der Menschen.
Aus öfterer Betrachtung jeder Sache bleibt ein gewisses

Bild in der Seele zurück, worauf sie alle ihre neu erlangten
Kenntnisse bezieht. Aus oft bemerkten Uebereinstimmungen
oder Verschiedenheiten mit demselben erhält sie eine gewisse
Richtung, so gleich der, was ihr dargestellt wird, ohne
Bewußtsein der Gründe, für wahr oder falsch zu haltcu. Dieß
macht zusammen den innern Sinn, den natürlichen
Menschenverstand auö, so wie jenes im Willen die

herrschende Neigung, der Hang heißen könnte. So schwer es

nun hält, den innern Sinn zu bcstreitcn und die Menschen zu
vermöge», das für falsch zu erkennen, was sie nach der ganzen

Masse ihrer Vorstellungen für wahr halten, oder
umgekehrt, wie man es am Aberglauben, an Vorurtheilcn
u. s. w. ganz deutlich wahrnimmt; eben so schwer ist eS auch,
den Willen zu beugen, wenn er durch die Masse seiner
Empfindung anders bestimmt ist. Daraus ließe sich erklären,
warum die deutlichste und rührendste Vorstellung der Bewe-
gungögründc oft ohne Wirkung bleibt, oder Entschließungen
hervorbringt, die sich schnell wieder verlieren; warum man
auch ohne deutliche Erkenntniß standhaft etwas wollen, warum
Gutes oder Böses zur Gewohnheit werden, warum
einzelne anschauende Vorstellungen des Guten zwar einzelne
gute Thaten, aber keinen tugendhaften Sinn erzeugen
können."

Allgemeine deutsche Bibliothek, Bd. XIII,
S. 227.

15. „Von den beiden Gattungen von Trefflichkeit, der
ans Erkenntnis! sich beziehende» und der sittlichen, hat
die auf Erkenntniß sich beziehende überwiegend in der
Belehrung sowohl ihren Ursprung als ihre Verstärkung; die

sittliche aber entsteht uns durch die „Sitte" (Gewöhnung),
woher sie auch die Benennung erhalten hat. Schon dadurch
wird angezeigt, daß keine einzige der sittlichen Tugenden uns
von Natur inncwohnt; denn nichts von Natur Innewohnendes
wird durch Gewöhnung anders: wie denn der Stein, seiner
Natur gemäß abwärts sich bewegend, schwerlich möchte durch



78

Gewohnheit dahin gebracht werden können, sich aufwärts zu
bewegen, oder irgend etwas anderes auf diese Weise gegen
seine Natur gewöhnt werden können, Also weder von Natur,
noch gegen die Natur können uns die Tugenden werden;
sondern von Natur sie zu empfangen, ausgestattet, erhalten wir
sie in ihrer vollendeten Gestalt durch die Gewöhnung. Ueber-

dicß was irgend durch die Natur uns wird, dazu besitzen wir
zuerst die Vermögen, und später erst folgt die Ausübung, wie
es bei den sinnlichen Empfindungen augenscheinlich ist, wo wir
doch nicht durch das öftere Sehen oder Hören die
Empfindungsvermögen erhalten; sondern im Gegentheil nach dem

Empfange derselben sie anwenden, nicht nach ihrer Anwendung
sie empfangen. Die Tugenden aber erwerben wir durch
die vorangehende Ausübung, wie auch bei den
übrigen Fertigkeiten. Denn waö wir lernen müssen, um
eS in Ausübung bringen zu können, daS lernen wir, indem
wir cS in Ausübung bringen. Vanvcrständige z. V. werden
wir durch Bauen, Zithcrspieler durch Zitherspicl; ebenso nun
auch gerecht durch gerechte Handlungen, weise durch weise
Handlungen w Auch bemerke man, wie die

Tugenden ans eben die Art, wie sie entstehen, auch verdorben
werden: ganz wie die Fertigkeiten. Denn auch die schlechten

Zitherspieler bilden sich durch angemessenes l schlechtes» Zitherspiel,

und ebenso vie Baumeister und alles klebrige. Durch das
gute Banen entstehen gute, durch daS schlechte, schlechte
Baumeister. Verhielte eS sich nicht so, so bedürften nur keines
Lehrers, sondern Alle würden schon gut oder schlecht geboren. Auf
gleiche Weise bei den Tugenden. Denn durch Ausübung besten,

waö der Verkehr der Menschen mit sich bringt, werden wir,
die Einen gerecht, die Andern ungerecht; und eben so verhält
eS sich mit den Begierden und Aspekten; denn Einige werden
mäßig und sanft, Andere unmäßig und zum Zorne geneigt;
diese, »veil sie ans diese, jene, weil sie ans jene Weise sich

betragen. Und mit Einem Worte, alle Anlagen entstehen durch
die gleichartigen Thätigkeilen. Daher haben wir unsere

Bemühungen darauf zu richten, daß wir unsere Thätigkeiten
aus ein e a n g c m e ssenc W e i se g e st alten: dem werden dann
die Anlagen von selber folgen. Nicht wenig also kommt darauf
an, von unserer Kindheit her auf eine gewisse Weise
gewöhnt zu werden, sondern sehr viel, ja im Grunde
Alles." Aristoteles in Bcneke'S psychologischen Skizzen.



79

16. „Habt keine Freude am Gc- und Verbieten, sondern
am kindlichen Frei handeln. Zu häufiges Befehlen ist mehr
aus die elterlichen Vortheile als auf die kindlichen bedacht."

Lcrana von I. Paul.

17. „Einen traurigen Mann erduld' ich, aber kein trauriges

Kind; denn jener kann, in welchen Sumpf er auch
einsinke, die Augen entweder in daö Reich der Vernunft oder in
das der Hoffnung erheben; daö kleine Kind aber wird von
einem schwarzen Gifttropscn der Gegenwart ganz umzogen
und erdrückt Heiterkeit und Freudigkeit ist der
Himmel, unter dem Alles gedeiht, Gift ausgenommen. Nur
werde sie nicht mit dem Genusse vermengt
Ich meine, die Kinder sollen ihr Paradies bewohnen, wie die
ersten Eltern, diese wahren ersten Kinder. Aber Genüsse geben
keines, sondern helfen nur es verscherzen. Spiele, d. h.
Thätigkeit, nicht Genüsse, erhalten die Kinder heiter
Der Genuß ist ein stechender Brennpunkt, keine umfließende
Wärme, vollends auf der erregbaren KindeShaut
Freudigkeit — dieses Gefühl des ganzen freigemachten Wesens
und Lebens, dieser Selbstgcnuß der innern Welt — öffnet das
Kind dem eindringenden All; sie empfängt die Natur nicht
lieb-, nicht wehrlos, sondern gerüstet und liebend, und läßt
alle jungen Kräfte wie Morgcnstrahlen aufgehen und der Welt
und sich entgegen spielen und sie gibt Stärke, wie die
Trübseligkeit sie nimmt. Die frühern Frcudenblumen find nicht
Kornblumen zwischen der Saat, sondern jüngere, kleinere
Achrcn. Es ist eine liebliche Sage, daß die Jungfrau Maria
und der Dichter Tasso als Kinder nie geweint."

Lcrana von I. Paul.

13. „Gegen das Gesetz der Entwicklung unterrichtet und
zu todtem Mechanismus angehalten, verlieren Kinder die Kraft
des geistigen Aufmerkens in einem Grade, der sie für Alles,
was Geist und Leben ist, im Unterricht unempfänglich und
stumpf macht. Wenn sie täglich stundenlang zuhören müssen,

was weder für ihr Herz, noch für ihren Geist berechnet, außer
allem Zusammenhang nnt ihrem innern Leben bleibt, so werden
ihre bessern Kräfte eingeschläfert und ihr Gehör wird betäubt,
ohne daß sie etwas Niederes dabei ernten als Widerwillen gegen
alles, was Unterricht heißt, einen verstockten Sinn und taube



80

Ohren für denselben. — Lange hat oft der Erzieher gegen diese

Verstocktheit und gegen den gänzlichen Mangel an innerer Kraft
der Aufmerksamkeit zu kämpfen, in Kindern, die ihm oft nur für
eine beschränkte Zeit zur Bildung übergeben werden; und seiner

Gewissenhaftigkeit bleibt keine andere Wahl, als den stumpfen
Lehrling auf dem langsamen HeilungSwegc dahin zu führen,
wo er aufmerken lernt, und wo der Sinn und die Bedeutung
des Unterrichts und dcö LebenS ihm aufgehen und forthin für
ihn gewonnen sind.

Allein auf diesem Wege, der allein der rechte ist, wird
ihm selten die nothwendige Zeit vergönnt, so daß er oft da
enden mnß mit dem Zögling, wo er erst recht anfangen sollte,
und wo er meistens, statt in seinen mühevollen Anstrengungen
für die Heilung desselben erkannt zu werden, nur verkannt
und getadelt wird wegen dem, was au mechanischer Fertigkeit
beseitigt werden mußte, um den Zögling von todtem Mechanismus

zu heilen.
Die in gänzlicher Unwissenheit erwachsenen, aber

unverdorben gebliebenen Jünglinge und Jungfrauen, deren Bildungs-
zcit, durch besondere Umstände veranlaßt, verspätet worden,
und erst da beginnt, wo sie nach Maßgabe ihres Alters der

Vollendung nahe sein sollte, haben vor den gesetzwidrig bc-
schulctcu den großen Vorzug, daß ein paar Jahre Anstrengung
und ein die Scelenkräftc ergreifender Unterricht sie geistig
gesund und stark machen können, während die letztern durch einen,
die ganze Jugendzeit fortgesetzten Unterricht doch nur zu geistigen

Schwächlingen oder zn Irrlichtern heranwachsen können.
Nur seltene Erzieher, die den besten Theil ihres Lebens

selbst unterrichtend, lehrend und lernend, mit allen ihren Kräften

für Erziehung wirken, können den Schaden berechnen, den
ein verkehrter, mit dem innern Leben und der Entwicklungsstufe

des KiudcS nnvcrhältnißmäßiger UnterrichtSschleudrian in
die geistige Sphäre der Jugend und der Gesellschaft bringt.

— O daß ihrer viele wären, die als Lehrer der Menschheit

ihre Stimmen erheben würden, um unsere Zeit aufzuklären
über den Zusammenhang der leeren Vielwissern mit der
frühzeitigen, unverdaulichen Beschulung der Kinder — des immer
wachsenden Mangels an körperlichen, gemüthlichen Kraftmenschen

mit dem Mangel an Kraftlcitung und Harmonie in allen
diesen drei Sphären des Daseins."

Aus der schon angeführten Schrift von Fr. Niederer.


	Bausteine

