
Zeitschrift: L'Enseignement Mathématique

Herausgeber: Commission Internationale de l'Enseignement Mathématique

Band: 27 (1928)

Heft: 1: L'ENSEIGNEMENT MATHÉMATIQUE

Artikel: SUR LE ROLE DE L'AXIOMATIQUE DANS LA PHYSIQUE MODERNE

Autor: Gonseth, F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-21877

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-21877
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SUR LE ROLE DE L'AXIOMATIQUE DANS LA PHYSIQUE
MODERNE 1

PAR

F. Gonseth (Berne).

11 me semble nécessaire, pour prévenir toute erreur quant à

l'objet de cette conférence, de préciser sans attendre quelles
sont mes intentions. En évoquant la méthode axiomatique dans

ses rapports avec la physique moderne, c'est sur la première

que je chercherai à faire peser le poids de la discussion. Ce sont
les caractères de la méthode axiomatique qui — si j'atteinds au
but que je me propose — devront sortir, précisés et mieux décrits,
de l'analyse que nous allons entreprendre.

Pour réaliser ces intentions j'aurais pu ne pas sortir du domaine
de la géométrie, et même de la géométrie élémentaire. Nous y
aurions trouvé un terrain d'expériences suffisant... Vous vous
demanderez, s'il en est ainsi, pourquoi j'ai trouvé nécessaire
d'auréoler mon sujet du mystère qui s'attache encore aux
dernières théories de la physique d'aujourd'hui.

C'est que la géométrie nous est trop familière. Notre esprit
la pratique depuis trop longue date pour que nous puissions
encore y découvrir, avec simplicité et sans trop de subtilité, les

points d'appui nécessaires à toute marche de l'esprit vers un
point de vue nouveau. Les mots d'axiome, de postulat, de

théorème, etc... ont été prononcés trop souvent en géométrie et
nous les avons interprétés trop souvent dans un sens plus ou
moins conventionnel et conforme à la tradition pour que nous

1 Conférence faite à Neuchâtel, le 29 septembre 1928, à la réunion annuelle de la
Société suisse des professeurs de l'enseignement secondaire.



204 F. GONSETH

puissions facilement en retoucher le sens. C'est pourquoi je vous
invite à changer de terrain, et à franchir la ligne de démarcation
— ligne d'ailleurs plus ou moins imaginaire —, qui sépare la
géométrie de la mécanique et de la physique.

La première question à laquelle il nous faut nous arrêter est
naturellement la suivante: Peut-on en quelques mots décrire

Vaspect que prend la méthode axiom atiqne dans ses applications
à la physique

On le peut
Il n'est pas très difficile de le faire voir et spécialement à ceux

qui ont eu à s'occuper de l'enseignement de la géométrie élémentaire.

La mode actuelle exige — et je ne lui donne pas tort —
que cet enseignement débute par de la géométrie expérimentale.
L'élève dessine et construit dans le réel, avec du papier, des

ciseaux et de la colle, les figures et les corps simples. Pendant ce

stade préparatoire, les premières notions géométriques de ligne
droite, d'angle, de mouvement, d'égalité, de symétrie prennent
corps, sont intuitivement fondées. Et c'est seulement lorsque ce

fondement intuitif a suffisamment de cohérence et de consistance

que le travail logique doit intervenir. On peut alors passer
résolument aux notions abstraites correspondant aux notions
intuitives qui ont été tout d'abord évoquées.

C'est aussi à cet endroit — tous les maîtres qui ont enseigné
ces matières le savent — que se trouve le tournant dangereux.
Il faut effectuer une sorte de saut périlleux du concret dans

l'abstrait, du monde réel dans le monde des concepts, du donné
dans le pensé.

Or c'est aussi à ce moment précis qu'intervient la méthode

axiomatique. Les concepts abstraits de point, de ligne, d'angle,
...etc. sont à accepter comme concepts fondamentaux, qu'il ne
faut pas chercher à réduire à d'autres concepts plus primitifs
encore. Et certaines observations, qu'on a enregistrées dans le

stade intuitif, sont à remplacer par certaines relations abstraites
entre les concepts fondamentaux: ces relations sont les axiomes

qu'il faut accepter sans velléité de démonstration... parce que
toute possibilité de démontrer quoi que ce soit fait encore défaut.

Sur cette base axiomatiquement acceptée et intuitivement
fondée, tout l'édifice de la géométrie s'élève ensuite, construit



IT AX10 MAT IQ UE DANS LA PHYSIQUE 205

par les seuls moyens du raisonnement logique et de la démonstration

purement abstraite.
A dessein, je me contenterai ici de cette description un peu

sommaire, et j'éviterai une discussion plus approfondie de la
signification et du rôle des concepts fondamentaux et des axiomes.
Je veux simplement faire observer qu'une des façons les plus
satisfaisantes de choisir une base axiomatique pour la géométrie
est de grouper toutes les notions fondamentales autour de la
notion de groupe des déplacements et d'invariance par rapport à

ce groupe.
Ceci dit je passe immédiatement à la question préliminaire qui

nous occupe: Quel rôle l'axiomatique joue-t-elle actuellement
dans la physique La réponse est d'une insurpassable simplicité:
« Le même, exactement »

En effet, le physicien dans son étude des phénomènes de la
nature commence en général — il est clair que ce que je dis est

un peu schématique, et que l'acte de la recherche n'a pas tout-à-
fait autant de logique simplicité que nous allons le dire... —
le physicien commence en général par accumuler et analyser
des sensations; sensations qui lui viennent du monde extérieur,
par le canal de ses sens aidés de ses instruments.

Il ordonnera et coordonnera ses observations selon des lois
qui tout d'abord seront surtout empiriques. Mais dès l'instant où
il cherchera à édifier la théorie d'un phénomène, il se trouvera
exactement dans la même situation que notre professeur de

mathématiques de tout à l'heure. Les concepts qui figurent dans
une théorie sont aux nombres mesurés, aux coïncidences observées
dans le réel, dans le même rapport — en principe naturellement —
que le sont les concepts intuitifs de la géométrie aux notions
fondamentales axiomatiquement acceptées.

Prenons comme exemple le concept de temps. On peut
distinguer tout d'abord le temps expérimental, qui est celui que
mesurent les horloges et les chronomètres. (Ce serait d'ailleurs
une erreur de croire que ce temps à une signification purement
expérimentale et que sa mesure s'opère véritablement en dehors
de toute théorie.)

Mais aussitôt que nous parlons du temps t qui figure dans les
équations de la mécanique ordinaire, ou du temps 5 de la méca-



206 F. GONSETH

nique relativiste, la chose a complètement changé de face. Ces

temps mathématiques t ou s, sont des concepts abstraits, axioma-
tiquement acceptés dans leurs relations logiques avec d'autres
concepts fondamentaux, et avant tout avec ceux de la géométrie.

Une façon fort commode d'établir ici une base axiomatique
suffisante consiste à grouper tous les concepts fondamentaux
autour de la notion primitive du groupe des mouvements et non
plus seulement du groupe des déplacements, comme dans la
géométrie.

C'est le groupe de Galilée dans la mécanique classique, et le

groupe de Lorentz dans la mécanique relativiste.
Résumant le très bref parallèle que nous venons d'esquisser

entre la géométrie et la physique — plus spécialement la mécanique

— nous pouvons affirmer ce qui suit :

Il n'y a point de différence de principe dans le rôle que jouent
les concepts fondamentaux et les relations primitives ou axiomes
dans la géométrie et dans la physique.

Seulement il y a en physique des circonstances qui jouent le
rôle de verre grossissant et qui font apparaître avec toute la
netteté désirable certains aspects de la méthode axiomatique
que notre longue pratique de la géométrie a presque effacés

devant notre esprit. Le seul fait d'avoir délibérément franchi le
seuil qui sépare la géométrie des autres théories mathématiques
de l'espace, suffira pour leur rendre leur relief.

Ce premier point étant établi, je vous prie d'examiner
maintenant cette autre question très simple: Quelle signification
conférons-nous au mot d'axiome

Il nous arrive de donner de l'axiome la définition que voici:
« &axiome est une vérité évidente par elle-même. » Cette définition
représente un assez curieux anachronisme, car elle ne reprend
son sens véritable que si on la replace dans son cadre naturel,
qui est la philosophie platonicienne. Je n'ai pas besoin de vous
rappeler que, pour les philosophes et mathématiciens grecs, la

perfection de l'être et l'absolu dans la vérité trouvaient leur
réalisation dans le monde des Idées. En dehors, et au-dessus des

contingences du réel, le vrai v trouvait sa forme et son expression.
La vérité d'une idée n'était pas la conséquence d'une adéquation,
d'une conformité au réel du monde physique. Cette vérité se



L' AXIOMATIQ UE DANS LA PHYSIQUE 207

réalisait pour elle-même dans une sphère plus élevée que celle

des simples réalités. C'est au contraire par sa conformité plus

ou moins parfaite aux idées que le monde devenait intelligible.
L'évidence de l'axiome était donc pour les Grecs conséquence

et fonction de sa vérité. C'était une idée accessible sans détour
à l'esprit éclairé du philosophe.

Nous avons presque tous abandonné cette façon de voir:
mais il n'en est pas moins vrai qu'en donnant de l'axiome la
définition que je viens de dire, nous parlons comme si noua
concevions encore la réalité péremptoire et suprasensihle du
monde des Idées.

(Et il n'en est pas autrement lorsque nous parlons de la vérité
dans un sens absolu, de la Vérité avec un grand V.)

Ainsi donc la définition que je viens d'analyser n'a plus de sens

pour nous (ou du moins je ne vois pas comment on peut lui en
conférer un en dehors des conceptions de la philosophie
platonicienne).

Devant cette constatation, nous sommes amenés à nous
demander s'il existe un cadre de doctrines, un système philosophique

où la notion d'axiome puisse être explicitée. Passons sur
Aristote et la scolastique, et arrêtons-nous un instant au système
de Kant.

Dans le système de Kant, notre raison ne découvre plus des-

idées vraies, mais porte des jugements sur le monde extérieur
et sur nous-mêmes. Or l'impérissable mérite de Kant est d'avoir
découvert que dans les jugements que nous portons, par exemple,
sur le monde physique il y a certains caractères qui forment
comme un apport de notre esprit.

Par exemple on ne doit pas dire que l'univers est, en soi,,

en dehors de la connaissance que nous en avons, étendu selon
trois dimensions. L'ordre spatial est notre façon de concevoir le
monde. Cet ordre est a priori. Cela veut dire que toute sensation
qui pourra se présenter à notre faculté de connaître sera
interprétée dans cet ordre, en fonction de ce schéma préexistant..

Pour employer un langage inexact, mais commode, l'espace-
est une matière intellectuelle donnée a priori, avec laquelle nous-
formons nos représentations de la réalité.

Comment la géométrie est-elle possible, dans ces conditions



208 F. GO N SETH

Voici la réponse de Kant: Si vous soumettez cette matière
intellectuelle à la pression de la logique, elle prendra la forme de la
géométrie (plus précisément encore de la géométrie euclidienne).

Il est inutile de nous arrêter aux autres ordres fondamentaux
à-priori qui, à côté de l'espace et du temps, nous permettent,
selon Kant, de concevoir et de juger.

Que devient l'axiome, dans ce système
L'axiome est un jugement a priori; un de ces jugements qui

doit être en notre possession en dehors du monde physique,
non pas comme expression d'une vérité existant en dehors de

nous, mais comme une nécessité inhérente à notre façon de

connaître.
L?axiome est un jugement dans lequel s1 exprime une nécessité

a priori de notre raison, une nécessité précédant et pour une part
donnant sa /orme à la connaissance.

Il y a entre cette explication de l'axiome, qui ne prend sa

signification que dans le système de Kant, et celle que nous
avons analysée il y a un instant, et dont le sens ne peut être
saisi que par rapport avec la philosophie platonicienne, un abîme
évident.

Il y a toutefois un caractère qui leur est commun, c'est que
jamais l'expérience ne pourra les contredire.

Pour les Grecs, la réalité de l'axiome participant de celle de la
Vérité est d'une essence supérieure à celle du monde des sens.

Il n'est pas concevable que cette dernière puisse porter atteinte
à la première.

Pour Kant toute expérience doit, avant de devenir connaissance,

recevoir l'empreinte, prendre l'aspect conforme à l'axiome
a priori. Il ne pourra par conséquent jamais se produire de

conflit.
Nous plaçons-nous au point de vue de Kant, lorsque nous

cherchons à réaliser la signification du mot axiome Je n'oserais

guère le prétendre. Et d'ailleurs... Mais faisons une expérience
Examinons l'axiome de la simultanéité, de la mécanique

classique :

Deux événements simultanés pour un premier observateur sont
aussi simultanés pour tout autre observateur.



V AXIOMA T1Q UE DANS LA PHYSIQUE 209

Ai-je le droit, en me plaçant soit au point de vue de la
philosophie grecque, soit au point de vue kantien de prétendre que

j'ai bien là un axiome Oui Car je n'ai qu'à me réclamer du

sentiment de l'évidence, — qui est d'une force incoercible tant
qu'il n'a pas été heurté et détruit par la cinématique relativiste.

Vous connaissez tous l'importance de cet axiome, et vous

savez aussi que la théorie de la relativité ne l'accepte pas.
Vous savez aussi quelles critiques passionnées cet abandon

a soulevées: toutes ces critiques s'inspirent du sentiment de

l'évidence, et de la nécessité de Vaxiome en question.
Or il arrive ce fait impressionnant: Que l'expérience semble

donner raison aux relativistes. De plus en plus les faits
s'accumulent, qui semblent confirmer les vues d'Einstein. Je n'en veux
pour exemple que les derniers progrès de la théorie des quanta.

Mais ceci est un fait extrêmement grave: car Vexpérience nous
jette ainsi en dehors de Vévidence. Ceci suffit pour rendre intenable
aussi bien le point de vue ue Kant que celui des Grecs. Nous
l'avons déjà expliqué tout à l'heure. Pour les Grecs, la réalité
physique n'est pas d'une essence telle qu'elle puisse infirmer un
axiome, ce dernier étant vrai comme une idée. Et pour Kant
le conflit de l'expérience avec un jugement a priori devant
simplement rendre la connaissance impossible.

Mais il y a un exemple encore plus frappant: c'est le concept
fondamental de grandeur physique proposé par Weyl, et qui est

peut-être appelé à rendre de grands services dans la théorie
de la matière. Je me contente de l'exprimer dans le cas particulier

de la quantité de mouvement d'un électron, mesurée d'ailleurs
selon des unités dont il est inutile de parler:

« La quantité de mouvement est une grandeur à trois composantes,
dont chacune peut prendre seulement la valeur -j- 1 ou la valeur — 1,
avec une probabilité variable selon les cas.

Ce concept fondamental axiomatiquement accepté dans la
théorie de Weyl dont je parle est en complet désaccord avec notre
représentation intuitive du réel. Il n'y a rien, dans notre intuition
du monde, qui puisse le soutenir. Et pourtant il est suggéré
par l'expérience, et c'est cet axiome qui peut-être nous conduira
à une conception du monde atomique qui ne mette plus la
logique et l'expérience en contradiction.

L'Enseignement mathém., 27e année; 1928.



210 F. GONSETH

La conclusion à tirer de ces exemples est la suivante: Le rôle
que joue l'axiome dans les sciences physiques actuelles rend tout
à fait évidente l'insuffisance de la base philosophique que peut
offrir l'un ou l'autre des deux systèmes que nous avons évoqués»

Les philosophes ont-ils, depuis Kant, mis au point une autre
théorie de la connaissance, où la méthode axiomatique telle
que nous l'employons prenne place comme la mathématique pure
le faisait dans le système kantien; où ses rapports avec le
problème de la connaissance en général soient analysés et précisés
Je crois pouvoir prétendre que cela n'est pas.

La philosophie n'a pas, vis-à-vis des fondements des sciences

modernes, réalisé une mise au point comparable aux deux
grandes tentatives auxquelles nous nous sommes arrêtés un
instant, et qui au moment où elles ont vu le jour portèrent
l'analyse de notre faculté de connaître à la hauteur et peut-être
au-delà des connaissances acquises.

On peut dire aujourd'hui qu'une des formes de la connaissance
s'est révélée — et j'ai spécialement en vue la méthode axiomatique,

qui pour moi se confond en essence avec la méthode
mathématique — et que notre prise de connaissance du monde
s'est engagée dans des voies, qui ne peuvent être explicitées
dans le cadre d'aucun système philosophique. Le sens de

cette méthode ne peut être exprimé que par la description de

ses buts et de ses moyens... (J'espère, en parlant aussi résolument,

ne pas être injuste envers les efforts et les résultats dignes
d'admiration des Meyerson, Brunswick, Reichenbach, etc...)

Pouvons-nous imaginer dans quel esprit et dans quelle direction

une mise au point de ce genre peut être tentée La réponse
est donnée par l'esprit même de la méthode de Kant, par
exemple. Lorsque Kant posait la question: «Wie ist reine
Mathematik möglich », cela ne signifiait pas qu'il allait déduire
de certains principes absolus la justification de la mathématique
pure, qu'il allait lui donner la « permission d'exister ». Mais cela

signifiait qu'il allait rechercher, dans notre nature et dans la

Nature, les caractères compatibles avec l'existence des jugements
mathématiques. Ce n'est donc pas les mathématiques qui finalement

se trouveront éclaircies jusque dans leurs fondements
ultimes. Partant au contraire de ce fait que les mathématiques sont7



VAXIOMATIQUE DANS LA PHYSIQUE 211

on en tirera des conditions à remplir et à satisfaire par notre
faculté de connaître.

Une des caractéristiques d'un effort de ce genre, ce n'est donc

pas de constituer une métaphysique, dont on pourra déduire le

physique, le réel. C'est de rechercher ce qui, dans notre esprit,
rend notre jugement conforme au réel; quel est le mécanisme,

quels sont les rouages qui finalement nous permettent sinon de

saisir tout le réel, du moins d'en saisir une part, un aspect...
C'est au fond une solution de ce problème que donnaient les

Grecs, par leur monde où régnait sans conteste la Vérité; que
proposait Kant par ses idées a priori, innées et conditionnant
notre perception du réel. C'est une solution de ce problème qui,
pour l'état actuel de la science, fait encore défaut.

Pour rester fidèle à l'esprit même de la tentative, il faut partir
de ce que nous faisons, de ce que nous pouvons; il faut se porter à

la limite, à la pointe de ce qui se fait. C'est justement en physique
théorique qu'il faut aller voir comment l'esprit s'y prend pour
réaliseï l'harmonie de son activité propre avec la manière d'être
du monde physique. Mais il ne faut pas y aller pour juger en
fonction de ce qui s'est passé jusqu'à maintenant. Car on se

mettrait d'emblée en désaccord avec l'esprit de l'entreprise
qu'on veut tenter; on se mettrait dans une position philosophique
fausse par définition, position qui conduit à nier ce qui se fait
et à ne pas reconnaître ce qui déjà s'est accompli. Il ne faut pas
y aller pour rééditer les arguments des sophistes qui niaient la
possibilité du passage de l'état de repos à l'état de mouvement,
parce que leur langage ne permettait pas de l'expliquer sans
contradiction, parce que ce fait ne pouvait pas s'expliciter sur
la base de leur système philosophique.

La seule position philosophique juste est donc de partir de ce

qui est, et de se demander comment il est possible que cela soit.
Or ce qui est, ce qui est sorti des limbes de l'indéterminé pour être
c'est la méthode axiomatique. Le premier acte nécessaire est
donc d'examiner comment l'axiomatique est; de la décrire
comme on décrit un phénomène nouveau; d'en prendre acte et
connaissance.

Autant le mot d'axiome est vieux, autant la méthode axiomatique

est nouvelle. On peut en voir l'origine dans les premiers



212 F. GONSETH

essais de Pasch pour donner le système complet des axiomes
nécessaires à l'édification de la géométrie, dans ceux de Peano

pour l'axiomatisation de l'arithmétique. Mais elle doit une
bonne partie de son importance aux recherches et aux travaux
de Hilbert, qu'on a nommé avec autant de raison que d'injustice
vis-à-vis de ses prédécesseurs, l'Euelide des temps modernes.
Ces travaux sont d'une part consignés dans les « Grundlagen
der Geometrie », ce sont d'autre part d'importantes contributions
à la théorie générale de la relativité et enfin ses dernières tentatives

(v Zur Begründung der Mathematik », où il s'efforce d'assurer
à jamais les bases de la science mathématique, tentative grandiose
et problématique.

Mais les constructions axiomatiques seraient peut-être restées

encore longtemps une spécialité de mathématicien, sans le choc

intellectuel produit par les théories relativistes. Déjà la théorie
de la relativité restreinte posait à nouveau le problème du temps
et du mouvement, exigeait un remaniement des notions acquises
et rendait nécessaire un nouvel examen des modes selon lesquels
les concepts mathématiques trouvaient leur réalisation dans le

monde physique.
Ce mouvement d'idées, qui s'est magnifiquement amplifié par

la suite est loin d'être arrivé au repos, et le développement de la

mécanique atomique semble devoir lui fournir l'occasion d'un
nouveau rebondissement.

Reprenons l'axiome de Weyl qui nous a déjà occupés il y a

un instant:
La grandeur physique est une grandeur mathématique, dont

chaque composante ne peut prendre qu'un système déterminé de

codeurs acee une probabilité cartable selon les cas.

Est-ce que c'est là la façon dont le physicien expérimentateur
se représente la matière Nullement. Est-ce que cet axiome
décrit véritablement avec fidélité un électron par exemple, ou
tout autre système matériel existant dans le réel Aucunement.
L'axiome n'est pas une description fidèle du réel.

Mais est-ce une pure fiction? Une création véritablement libre
de notre esprit, une fantaisie de notre imagination Certainement

pas. Nous avons imaginé l'axiome sous la pression du réel.
Ce dernier est tel qu'il corresponde d'une certaine façon au réel;



L' AXIOMAT IQ UE DANS LA PHYSIQUE 213

la définition mathématique reproduit un certain aspect du réel.

Si vous me demandez de préciser, de dire mieux, d'expliquer à

fond de quelle façon cette correspondance s'établit, je vous

répondrai que je n'ai que le mot correspondance axiomatique à ma

disposition. Je n'ai pas la possibilité de l'expliciter en fonction
d'une théorie de la connaissance qui le relierait à tous les autres
ordres de la connaissance. Cette correspondance est définie pour
nous mathématiciens parce que nous l'avons réalisée dans la

pratique de notre science.

L'axiome est donc a mi-chemin entre-la fiction et la description
du réel. Il participe de nous, parce qu'il schématise; il participe
du réel parce qu'il le recherche

Voici donc ce qui est: Cest que Vesprit humain peut prendre
une position intermédiaire, médiatrice entre la liberté du rêve,

et l'absolue détermination de la chose en soi.

Bien plus, ce qui est, c'est que l'esprit humain ne peut prendre
que cette position, qu'il n'est capable que de jugements de ce

genre. Que par conséquent les concepts de liberté, d'absolu, de

détermination, etc., ne sont eux-mêmes que des concepts limites,
dont le sens n'est qu'axiomatiquement fixé. C'est d'ailleurs bien
en conformité avec le rôle général du langage, tant que la signification

n'en est pas tendue à l'extrême et parfois au delà du
possible comme dans la spéculation philosophique.

Pour ne pas rester dans les généralités, je m'en vais dire un mot
de la façon dont l'axiomatique procède:

Toute démarche axiomatique comprend deux actes plus ou
moins simultanés et indissolublement liés de l'esprit.

a) On accepte certains concepts fondamentaux et certaines
relations purement logiques entre ceux-ci. Ces concepts n'ont
d'autre signification que celle que leur confère leur rôle dans la
trame logique ainsi établie.

b) Ces concepts et ses relations sont projetées dans le réel,
identifiés avec certains aspects que nous percevons du monde
physique ou du monde de nos pensées. Du monde physique dans
les sciences physiques avant tout, du monde de nos pensées dans
la partie la plus abstraite de la théorie de l'infini, etc...

C'est une erreur à mon avis de croire que ces deux actes de

l'esprit puissent être véritablement dissociés; ils se conditionnent



214 F. GONSETH

l'un l'autre et s'appuient l'un sur l'autre/ Cette façon de faire
est à la base même de tout le système qui applique les mathématiques

à la recherche du réel; je dirai plus: qui applique la logique
à la déduction du réel.

Cette application est en principe extrêmement précaire.
L'expérience peut rejeter constamment l'esprit en dehors des

positions qu'il a prises un instant — même si cet instant devait
signifier quelques siècles. C'est là l'événement important, car à

chaque fois l'esprit doit se recréer une nouvelle réalité... tandis

que tout un système philosophique s'effondre. C'est là l'événement

qui s'est produit, lorsque d'intolérables contradictions dans
la théorie de la lumière obligèrent les physiciens à recourir au
nouveau schéma de la relativité.

Nous allons passer maintenant à l'examen de la question
fondamentale de l'axiomatique: Comment est-il possible que les

conséquences logiques des axiomes ne soient jamais en contradiction
les unes avec les autres

Tout d'abord il faut remarquer qu'il n'est pas vrai qu'un
système d'axiomes acceptés en toute sincérité ne puisse jamais
conduire à une contradiction. La logique nous a au contraire
fourni un exemple où les contradictions peuvent se produire
si l'on s'en tient avec rigueur à un certain système d'axiomes.
Ces contradictions, connues sous le nom d'antinomies, qui se

retrouvent aussi aux dernières limites de la théorie des ensembles
de Cantor, n'avaient pas été sans inquiéter quelques mathématiciens.

Mais le sentiment du danger s'était assoupi, lorsque, dans

ces dernières années, MM. Brouwer et Weyl soulevèrent de

nouveau la question sous des formes en partie nouvelles. Il ne vous
est pas inconnu que la conclusion de MM. Brouwer et Weyl est

la suivante: la logique ordinaire ne peut s'appliquer, sans danger,
qu'aux ensembles donnés comme l'est un ensemble fini. C'est

pour répondre à cette thèse intuitionniste, comme on l'a appelée,

que M. Hilbert a entrepris de démontrer l'absence nécessaire de

contradiction entre les conséquences logiques des axiomes de la

logique et des mathématiques.
Il n'est pas dans mes intentions de discuter ici à fond la tentative

de M. Hilbert. Je n'en dirai que deux mots. Hilbert rem-



UAX10 MATIQUE DANS LA PHYSIQUE 215

place tout ce qui est démonstration mathématique par une série

de symboles, admet qu'il ne rencontrera jamais de contradictions
effectives en raisonnant sur ces symboles. Ses raisonnements

aboutissent alors à une contradiction effective s'il admet que
dans la collection des formules où il a symbolisé les mathématiques

il se trouve la formule de la contradiction

1 0.

Cette théorie est fort intéressante, et dans le différend qui

oppose Hilbert aux intuitionnistes, il semble que beaucoup
soient sensibles à la légitime autorité qui s'attache au nom de

M. Hilbert. Pourtant je n'hésite pas à déclarer que je ne puis m'y
rallier, aussi peu d'ailleurs qu'à la thèse des intuitionnistes.
Cette théorie de la démonstration et le rôle qu'y jouent les

axiomes ne sont pas conformes à la méthode axiomatique telle

que je viens de l'évoquer.
Les axiomes-formules, lorsqu'ils y doivent être représentés par

des symboles, doivent être complètement dépouillés de leur
contenu intuitif. Il ne doit rester d'eux que ce qui est purement
logique. Par contre, lorsqu'il s'agit de raisonner sur ces formules,
il est permis d'invoquer le sentiment de l'évidence intuitive. Des

deux actes de la pensée que j'ai présentés tout à l'heure comme
simultanés et liés dans toute démarche axiomatique, on doit donc

supposer tout d'abord que l'un d'eux a pu être complètement
éliminé. Mais ensuite on renonce simplement à toute axiomatisa-
tion et l'on accepte comme irrévocables et irrécusables les
jugements du bon sens.

Je ne puis me défendre de l'impression que cette façon de

procéder n'effleure que d'assez loin la question que j'ai dite
fondamentale: Comment est-il possible que les conséquences des

systèmes rf'axiomes de Varithmétique et de la géométrie par exemple
ne soient jamais contradictoires Il me paraît d'abord nécessaire

de comprendre quelle est la valeur, l'efficacité d'une
déduction logique, en ces matières. Longtemps l'ensemble des

mathématiques a été considéré comme un ensemble de Vérités.
J'ai déjà dit que cette phrase ne prend de sens, comme le concept
de Vérité en soi, que dans le cadre d'un système philosophique



216 F. GONSETH

comme le système platonicien. L'axiomatisation croissante des

sciences physiques — c'est là justement ce que je viens de
chercher à montrer — a ruiné cette façon de voir. Mais les opérations

de la logique sont encore considérées par la grande majorité
des mathématiciens et des philosophes sous l'angle de l'absolu.
J'imagine volontiers que beaucoup souscriraient sans peine à une
affirmation comme celle-ci : « La logique est un instrument
intellectuel d'une pureté absolue, d'une infaillibilité dont les raisons

profondes ne sont pas à la portée de notre compréhension.
Cet instrument nous a été donné pour décider sans conteste si

quelque chose est où n'est pas, si un jugement est vrai ou s'il
est faux. Elle est le fondement absolu de toute notre connaissance.

»

Je ne veux pas insister encore une fois sur le fait que les

concepts de vrai et de faux ou bien sont relatifs à un système
ou bien ne prennent leur vrai sens que par le rôle qu'ils jouent.
J'ai déjà dit trop souvent que la première hypothèse ne me paraît
plus acceptable. Quant à la seconde... Eh bien dans la seconde

hypothèse il faudrait examiner un peu toutes les circonstances

qui accompagnent le jeu des opérations logiques; et nous ne

pouvons nous soustraire complètement à cette obligation. Cela

revient au fond à poser la question, imitée encore une fois de

Kant:
Comment la logique est-elle possible
Sincèrement je ne comprends quel sentiment s'est entremis

pour empêcher que cette question soit posée et analysée de la
même façon que cette autre:

Comment la mathématique pure est-elle possible
Si cette dernière est accessible, pourquoi la première ne bestelle

pas
On peut voir en effet dans la logique la schématisation d'opérations

d'une grande généralité que nous effectuons dans le réel.
Toute la logique repose sur la possibilité de faire les distinctions
suivantes: Ou bien tel objet fait partie de telle catégorie, ou bien

il n'en fait pas partie; telle propriété est réalisée, ou bien elle ne

l'est pas. Or des distinctions de ce genre, nous avons à les faire
avant tout, et tous les jours, à propos de catégories données

dans Je réel.



VAX10MATIQUEDANS LA PHYSIQUE

Et quant à la règle du syllogisme

A —>- 13

B C

A —>- V

qui peut s'énoncer,
Si A est B et que B soit C, alors A est C.

elle prend une allure bien moins abstraite si j'en fais l'application

à des affirmations de ce genre:
Mon lit est dans ma chambre à coucher; donc quand je suis

dans mon lit je suis dans ma chambre à coucher.

Lorsqu'on a bien yu que toute la logique peut s'interpréter par
des relations d'appartenance d'individus à des classes, ou de

classes à d'autres classes ; et lorsqu'on réfléchit à ce fait que les

propriétés de contenir ou d'être contenu sont à la fois les plus
communes et les plus primitives que nous présente le monde

physique, alors la question:
Comment la logique est-elle possible

commence à s'éclairer d'un jour nouveau.
Nos déductions logiques prennent l'aspect d'imitations schématiques

de ces relations de contenant à contenu qui, de toutes parts
et dans tous les ordres, caractérisent la façon d'être du réel. Vous

voyez apparaître dès maintenant, et sans qu'il soit besoin d'y
insister davantage, le visage axiomatique de ces règles abstraites :

ce double visage qui à la fois regarde le réel et s'en détourne.
Vues sous cet angle les règles de-la logique tombent du rang

des abstractions les moins dépendantes des contingences à celui
des démarches de l'esprit les plus fondées dans le réel, dont le

contact avec le réel est le plus intime et le plus constant.
Le mystère de l'efficacité de nos déductions, lorsque nous les

appliquons au monde physique, paraît un peu moins épais:
nos déductions sont en correspondance axiomatique avec
certaines réalités.

La réponse à notre question:
Comment la logique est-elle possible

ne paraît plus se perdre dans un lointain inaccessible. Une
compréhension partielle ne paraît plus nécessairement impossible.
Nous pouvons dire:



218 F. GONSETH

Les règles de la logique peuvent être envisagées comme des
codifications axiomatiques de certains aspects les plus primitifs du réel.

Pourquoi est-elle efficace
Parce que cette axiomatisation est en concordance avec les façons

les plus générales d'être dans le monde physique.
Le nom de logique aristotélicienne n'est-il d'ailleurs pas

symbolique. Aristote, à qui l'on fait remonter le mérite d'avoir
formulé les critères de la raison, ne peut-il pas être dénommé

l'Empiriste, en face de son maître Platon l'Idéaliste. Et si dans

ce que je viens de dire, je tenais à me réclamer d'un nom illustre,
c'est à Aristote que je penserais tout d'abord qui, le premier, a fait
entrevoir que le fondement de la philosophie c'est la recherche,
la « chasse » du réel.

Il est bien clair que la réponse que nous venons de donner à

notre question préliminaire et conforme à la tradition, n'est pas
une explication qu'on puisse dire définitive. Elle est toute en
fonction de la méthode axiomatique. Elle suppose le jeu de ces
accords de l'esprit avec le réel, de ces imitations schématiques,
de ces concordances qui font tout le contenu des formules et des

symboles. Mais elle n'a pas donné le pourquoi de cette symbolisa-
tion, pourquoi qu'il est vain d'espérer. L'esprit ne cessera pas

pour cela d'admirer quel est son pouvoir. Mais il n'en est pas
moins vrai que notre réponse ramène le problème à l'échelle
humaine, ou si l'on préfère à l'échelle biologique.

Ce progrès, si c'en est un, exige un renoncement assez pénible.
Il était merveilleusement agréable et simple de pouvoir mettre
sa confiance dans l'infaillibilité nécessaire, a priori, de la logique.
C'est en ce sentiment que se fonde une partie de notre sécurité
intellectuelle. Et cette sécurité peut faire place au vertige si le

fondement de notre raison ne doit plus être que l'ombre du réel.
Mais la règle de toute marche en avant, dans le domaine de la
connaissance, est bien le renoncement aux vues trop simples,

trop grossièrement schématiques, le renoncement aux idées qui
s'expriment en peu de mots et qui s'explicitent avec aisance.

Or, remarquez-vous cette chose admirable, que c'est là encore

une fois la démarche axiomatique Où l'esprit passe de schéma

en schéma qui tous commencent par le soutenir et finissent par
l'emprisonner; jusqu'au moment où la pression du réel l'oblige



UAXIOMATIQUE DANS LA PHYSIQUE 219

à se délier et à rechercher les formules nouvelles dans lesquelles

il pourra se reposer à nouveau.
Mais cette digression nous a éloignés de notre sujet. Il y a

une question que nous avons posée, et qui attend toujours sa

réponse: c'est celle de l'absence de contradiction entre les axiomes

d'un système, par exemple entre les axiomes de la géométrie
euclidienne.

Nous sommes maintenant en mesure d'y répondre dans le

même esprit axiomatique que tout à l'heure:
Les déductions logiques étant des imitations schématiques,

axiomatiques de certaines façons d'être du réel; les axiomes étant

également des schématisations de ce genre, Vabsence de contradiction
dans les conséquences est « en concordance » avec la faculté d'être,
d'exister de certaines façons, et sous certains aspects, dans le réel.

Une remarque nécessaire, c'est que le réel ne comprend pas
uniquement ce qu'on est convenu d'appeler le monde physique:
le réel embrasse aussi notre être, le monde physiologique, et
notre pensée, le monde psychologique. Ces différentes sphères
du réel n'ont peut-être et probablement pas toujours et en tout
les mêmes formes d'existence. Le monde du rêve ne connaît pas
le principe de contradiction. C'est pourquoi la logique d'Aristote
n'est peut-être pas aussi conforme au réel psychologique qu'au
réel du monde physique. A mesure que nous nous éloignons de

ce dernier l'efficacité de la logique traditionnelle diminue. Et les
antinomies dont nous avons déjà parlé nous révèlent que la
spéculation mathématique s'est déjà trouvée engagée dans le
champ où cette efficacité n'est plus.

S'il m'est permis de revenir sur la tentative de M. Hilbert
que j'ai d'ailleurs imparfaitement expliquée, il me semble que
nous sommes en mesure et en droit d'en apprécier la portée.

Si l'on accepte le point de vue que je viens d'exposer; si par
conséquent on admet que c'est une concordance d'un certain
ordre avec le réel qui fournit la garantie de l'absence de
contradiction, on ne peut se défendre du sentiment que le but que se

proposait M. Hilbert, c'est-à-dire d'assurer à jamais les fondements

des mathématiques est encore pour longtemps, si ce n'est
pour toujours hors d'atteinte. Les résultats que le grand axioma-



220 F. GONSETH

ticien allemand a obtenus sont précieux; mais le problème
véritable reste entier.

Ici spécialement, nous aurions profit à mettre nos pas dans
la trace de ceux de Kant. C'est lui qui nous a appris qu'on pouvait

poser la question :

Comment la non-contradiction, la cohérence d'un système
d'axiomes est-elle possible

et qui a montré ce que peut être la réponse à une question de

ce genre. Or ce n'est pas le « comment » que la théorie hilber-
tienne prétend atteindre, mais le «pourquoi)). Une démonstration

doit dire, en effet :

Voici pourquoi jamais une contradiction ne se produira.
La réponse : Voici comment comporte des vues sur là

nature de notre esprit, sur les voies de notre connaissance, et ne
sera jamais une démonstration mathématique. Or, nous l'avons
déjà dit, nous rie connaissons pas les voies qui mènent aux
« Pourquoi )>.

- Mais veuillez je vous prie considérer ces réflexions sur la
théorie de la démonstration de M. Hilbert comme des remarques
en passant. Ce n'est pas là l'objet véritable de notre discussion,
et revenons à la méthode axiomatique.

Les quelques idées que je vous ai soumises provoquent très
naturellement des objections assez nombreuses. Et je m'en vais
en examiner quelques-unes avec vous.

Si la méthode axiomatique établit une certaine concordance
entre nos imaginations et le réel, entre la géométrie et le monde

physique, par exemple, comment expliquez-vous que l'espace
mathématique soit, sans contradiction, conçu comme continu,
tandis que la physique moderne évolue de plus en plus vers le
discontinu dans la matière et l'énergie

L'objection est plus apparente que réelle. On pourrait y
répondre tout d'abord, en éludant la difficulté, qu'il est vrai que
la structure de la matière se révèle de plus en plus comme
discontinue, mais que la nature n'exclut pas la possibilité du

continu; et qu'à côté des spectres discontinus il y a les spectres
continus; et que si par exemple la composante dans une direction
de la quantité de mouvement d'un électron ne peut prendre
exclusivement que les seules valeurs + 1 et — 1, il n'en est pas



VAXIOMAT IQ LIE DANS LA PHYSIQUE 221

moins vrai qu'il faut admettre la variation continue de la probabilité

avec laquelle ces valeurs peuvent apparaître.
Mais on pourrait y répondre encore — et mieux —, que même

si le monde physique n'admettait, ne réalisait que le discontinu,
il ne s'en suivrait pas nécessairement que la géométrie du continu
dût être contradictoire. Ce qui importe ici, ce sont les relations

logiques établies entre les concepts fondamentaux et qui sont

en concordance axiomatique avec certaines apparences du réel.

Tant que ces relations logiques projetées, interprétées dans le réel

ne restreignent pas le jeu naturel de ces apparences, peu importe
qu'on n'ait pas saisi tout le réel. On en a saisi ce que j'ai déjà
souvent appelé une façon d'être; et je ne vois pas de raison pour
ne pas admettre que cela suffise à assurer la cohérence du système
des images axiomatiques.

Voici une autre objection.
Mathématiquement parlant, la géométrie euclidienne et les

géométries non-euclidiennes sont également exemptes de
contradiction. Mais si l'une est en correspondance axiomatique avec
Vespace sensible, les autres ne le sont pas. Ne devrait-il pas se

produire que l'une seulement de ces formes géométriques ne soit

pas contradictoire.
Cette objection semble porter assez juste à première vue;

et pourtant il n'est pas difficile de lui enlever son venin. Il suffit
de remarquer qu'il n'est pas nécessaire, pour qu'une géométrie
soit non-contradictoire, qu'elle soit véritablement « en concordance

» schématique avec une réalité physique. Même en admettant

que la concordance imaginée dans un système ne résiste pas
à la confrontation avec l'expérience on ne se trouve pas devant
la nécessité d'admettre que le système d'axiomes doive être
contradictoire.

En effet: il faut envisager encore une fois les seules relations
logiques découlant du système. Et il suffit que ces relations
logiques soient les mêmes que dans un autre système, qui celui-là
soit bien « en concordance »: leur cohérence en sera assurée.

Or il est bien connu que toutes les géométries, qu'elles soient
euclidiennes ou non-euclidiennes, ont la même trame logique;
c'est-à-dire que toute relation de l'une peut être envisagée
comme une relation de toute autre. Il suffit donc que l'une seule



222 F. GONSETH

d'entre elles soit « en concordance ». Et d'ailleurs, on pourrait
contester encore qu'il ne puisse y en avoir jamais qu'une, qui soit
« en concordance ». Mais ceci nous mènerait trop loin, et je
préfère passer à une nouvelle objection.

— Comment expliquez-vous la non-contradiction des espaces
à n dimensions.

On pourrait ici encore rester dans le monde physique. On sait
bien qu'on obtient des espaces à plus de trois ou de quatre
dimensions en interprétant comme des coordonnées les
paramètres d'un système mécanique, à plus de trois ou de quatre
degrés de liberté. En s'en tenant de nouveau aux relations
logiques, on peut fort bien imaginer que les espaces à n dimensions
soient, sinon en concordance axiomatique directe avec des

systèmes physiquement possibles, du moins équivalents logiquement

à des schémas en concordance manifeste.
Mais il peut paraître que ces explications prennent des chemins

bien détournés, et qui ne répondent guère à la façon dont les
êtres mathématiques en question ont été créés.

Il faut observer ici, et j'y insiste spécialement, que l'on n'est
aucunement obligé d'imaginer toujours des concordances axioma-
tiques avec le monde physique. Le réel doit être entendu dans

un sens beaucoup plus large, et comporte divers « plans ». Une
fois les nombres conçus, par exemple, ils sont dans le réel. Et
je pourrais invoquer des concordances axiomatiques — pourquoi

n'en aurais-je pas le droit? — avec les façons d'être du
système des nombres réels. J'obtiendrais ainsi une justification
« par intermédiaire » des géométries à n dimensions.

Il y a même un cas où je me verrai bien obligé d'en venir là,
et de renoncer au contact immédiat avec le monde physique:
c'est quand on me demandera la justification de la cohérence de

l'espace à infini dimensions de l'analyse fonctionnelle, ou bien

quand il s'agira d'apprécier jusqu'à quel point les ensembles

infinis sont soumis aux lois de la logique d'Aristote.
Je ne veux pas allonger outre mesure ces considérations très

abstraites. Mais il me faut insister encore sur un dernier point —
je le ferai très brièvement.

Les quelques observations que je vous ai présentées s'inspirent
de la conviction que le succès des spéculations abstraites n'est



L'AXIOMATIQ UE DANS LA PHYSIQUE 223

pas fondé sur la Vérité en soi des idées, ou sur l'infaillibilité
à-priori de la logique, mais sur l'existence d'un certain accord
des démarches de notre esprit avec les possibilités du réel.
Fidèle à cette idée, nous avons recherché les traces du réel et
son intervention dans certains domaines de l'abstraction. Mais
à côté du tableau que nous en avons tracé, il y a un tableau
complémentaire dont nous n'avons encore à peu près rien dit.
Nous avons en effet parlé du réel comme si nous savions parfaitement

ce que ce mot et tous ses synonymes signifient. Or si le point
de vue axiomatique conduit à retrouver l'empreinte du réel dans
les idées abstraites, il ne doit pas perdre de vue que l'abstrait
conditionne aussi notre conception du réel. Nous y avons insisté:
le réel prend la figure du symbole.

Le concept même du réel, et les notions de toutes les choses
réelles se constituent aussi selon la méthode axiomatique. Il s'en
suit que toute notre connaissance est d'ordre axiomatique;
tout notre être intellectuel est dans cette position de compromis entre
le rêvé et le déterminé.

C'est à cette seconde face de la question que je me suis spécialement

attaché, dans une conférence faite à Berne avant les

vacances, et à laquelle assistaient quelques-uns de mes auditeurs
d'aujourd'hui.


	SUR LE ROLE DE L'AXIOMATIQUE DANS LA PHYSIQUE MODERNE

