
Zeitschrift: L'Émilie : magazine socio-culturelles

Herausgeber: Association Femmes en Suisse et le Mouvement féministe

Band: [97] (2009)

Heft: 1530

Artikel: De Claude à Claudette

Autor: Berg, Briana

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-283278

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-283278
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


émilie juin-juillet 2009 Cinéma

De Claude à Claudette
«Parce que les esprits, libres des lois morales,
assument facilement le sexe et la forme qu'ils désirent.»
Orlando, Virginia Woolf

Après Berlin, le Festival des Films du Monde de Montréal
ou encore les Journées de Soleure, le documentaire
de Sylvie Cachin, Claudette, sort au Spoutnik à Genève
et au Zinéma de Lausanne en juin. Reprenant le flambeau
de Grisélidis, Claudette, une prostituée de 69 ans,
père de trois enfants dont un par adoption, cinq fois grand-mère,
et marié depuis plus de 40 ans à la même femme,
milite sur tous les fronts pour les droits des travailleuses du sexe
-jusqu'à dévoiler sa vie, son intimité familiale, sexuelle et de genre
pour faire progresser les questions liées à la prostitution et à l'intersexualité.

Briana Berg

L'intersexualité

Les droits des prostituées sont le
cheval de bataille de Claudette, mais la

question de son appartenance sexuelle
est toujours au premier plan - une
ambiguïté qui est présente dès le
premier regard. Lors de ses discussions
avec les étudiant.e.s en sociologie ou à

l'école d'études sociales où elle se rend

pour parler du vécu des travailleuses du
sexe, elle précise: «Je ne suis pas
transsexuelle, je ne suis pas travestie,
je suis androgyne.»

L'androgynie qui caractérise l'apparence

de Claudette renvoie à une
personne dont l'appartenance sexuelle est
ambiguë, mais qui possède des
organes génitaux soit masculins, soit
féminins. Lorsque quelqu'une est
doté.e simultanément d'un sexe féminin

et d'un sexe masculin comme
Claudette, on parle d'hermaphrodisme
ou d'intersexualité. Le dictionnaire définit

l'hermaphrodisme comme étant la
«réunion chez un même individu des
caractères ou de certains caractères
des deux sexes». L'hermaphrodisme et
l'androgynie, souvent confondus ou
associés à tort à l'homosexualité ou à la

transsexualité, sont connus depuis
l'Antiquité. La mythologie grecque
raconte que le corps d'Hermaphrodite
fut uni à celui de la naïade Salmacis,
donnant naissance à un être à la fois
homme et femme. Aristophane soutient
dans Le Banquet de Platon que les
humains primitifs étaient de trois sexes:

mâle, femelle, et androgyne. Puni. e.s

par les dieux, ils furent séparés en deux
êtres, homme et femme, cherchant
toujours depuis lors à se retrouver dans
l'amour.

Devenir Claudette

Toute sa vie, Claude a dû construire
et adapter son identité dans une
société qui n'a pas d'étiquette autre
qu'anormale pour son hermaphrodisme.

Il a donc édifié un véritable
personnage au fil des années et des
événements de sa vie, Claudette, qui
revendique sa féminité et son métier de
prostituée. «Ce n'est pas de la fiction,
c'est la vérité de la vie intime d'un
«personnage», dit-elle du documentaire.
Cette vérité est le fruit d'une relation de
cinq ans entre la réalisatrice et celle
qu'elle filme, d'un travail à deux sur la
durée - plus de trois ans pour réaliser
ce portrait d'une rare candeur.
Claudette se livre à Sylvie Cachin avec
une franchise touchante. Si elle peut se
montrer crue, décrivant de façon terre-
à-terre les actes et les humiliations de
sa profession, elle a l'instant d'après les
larmes aux yeux et la voix qui tremble
en évoquant la séparation d'avec son
premier amour il y a 50 ans.

Elevée comme un garçon, après
avoir vécu une partie de sa vie en tant
qu'homme sur les plans social et
juridique, Claudette se perçoit aujourd'hui
comme une femme androgyne inter¬

sexuée. Elle a développé une identité
de genre toute personnelle: «Quand je
suis en short et qu'on voit mes jambes,
et que sous un petit pull il y a quand
même ma poitrine, j'ai beau interpréter
au masculin certaines phrases, il reste
quand même ce féminin... je ne peux
pas dire, maintenant, vis-à-vis de la
famille ou autre, je vais être pendant
une soirée monsieur, et puis tout d'un
coup après être madame. Il y a quand
même ce mélange qui se fait.» Ce
panachage issu d'une dualité biologique

est toujours présent dans le

langage de Claudette, qui se réfère à elle-
même en termes masculins et féminins,
parfois dans la même phrase: amoureux,

pucelle, reine, et grand-mère
lorsqu'elle évoque ses petits-enfants.

L'identité transgenre

Le choix existant dans notre société
entre deux catégories, masculin ou
féminin, ne représente pas la variété
des sentiments d'appartenance et des
identités de genre. Si socialement, le

sexe biologique est d'une importance
cruciale dans le développement de
l'identité, dans la place qu'occupe
l'individu. e dans la société et dans son
intégration à celle-ci, il ne détermine
pas systématiquement à quel sexe
social une personne se sent appartenir.
De plus en plus d'individu.e.s se trouvent

à l'étroit dans la détermination
binaire fondée sur le sexe biologique.



On utilise le terme «transgenre» pour
parler d'autres formes d'identité de

genre. En Suisse, il n'y a pas encore de
législation sur ces questions. Le désir
de changer de sexe est perçu comme
un dysfonctionnement psychologique
(la dysphorie de genre), soumis à
l'expertise psychiatrique. Le désir de changer

d'identité de genre sans changer de
sexe n'est pas encore reconnu.
L'hermaphrodisme, lui, est présenté
comme une anomalie biologique à
corriger. Le corps médical ne parle pas
d'intersexualité aux parents de
nouveaux-nés hermaphrodites mais d'anomalies

du développement, ce qui situe
ces individu. e.s du côté du
monstrueux; médicalement, leur sexe est
considéré comme étant inachevé, il faut
donc compléter le développement
génital en déterminant quel est le «vrai»

sexe de l'enfant et en remédiant à la
situation par la chirurgie ou des
traitements hormonaux. Ainsi corrigé.e, l'enfant

peut se développer harmonieusement

- c'est-à-dire sur le plan
hétérosexuel et par le mariage. Dans le

cas de Claudette, ses parents n'ont pas
cherché à faire ce choix pour elle,
même s'ils ont dû lui attribuer un sexe
pour des questions légales et sociales,
contribuant ainsi à la construction de
son acceptation d'elle-même.

Châtelet (2002); Middlesex, de Jeffrey
Eugenides (2003); ou Le sauf de l'ange,
de Maud Marin (1987).

Malgré tout, l'intersexualité n'est
encore ni réellement connue ni acceptée,

inexistante aux yeux de la loi et des
institutions sociales. Les personnes
intersexuées trouvent ainsi souvent des
lieux plus favorables à l'expression de
leur identité et de leur sexualité dans la

marge, comme Claudette, prête à

retourner à la prostitution pour «revivre
la vie que j'avais connue, qui convenait
plus à ma personnalité, à mon genre...»
Il reste un énorme travail d'information,
d'acceptation et d'intégration sociales
à effectuer autour de la notion d'identité
de genre. Claudette participe à la prise
de conscience graduelle par la société
de ces questions en offrant un bel
exemple d'intersexualité comme identité

possible.

Le film Claudette sera projeté au Spoutnik
du 18 au 24 juin, au Zinéma dès le 10 juin.
Un débat suivra la première projection au
Zinéma le 10 juin.

Images defiction

Dans la société postmoderne, les
identités de genre s'assouplissent petit
à petit, façon mode gothique ou à
travers le retour de l'androgynie - de
Marilyn Manson aux chanteurs de
Placebo ou de Tokio Hotel. Le cinéma
reflète cette évolution, en proposant
toujours plus de films sur différentes
identités de genre : travestisme et
transsexualité dans The Crying Game
de Neil Jordan (1992) ou dans Boys
Don't Cry (Kimberly Peirce, 1999), avec
son prix d'interprétation aux Oscars
pour l'actrice Hilary Swank ; Tiresia de
Bertrand Bonnello (2003), qui s'intéresse

à la frontière entre transsexualité
et intersexualité ; et XXV de Lucia
Puenzo (2007) qui aborde frontalement
la question de l'hermaphrodisme et la
liberté de choisir une identité
transgenre. Le même phénomène a lieu
dans la littérature contemporaine, avec
trois romans sortis ces dernières
années sur la question de l'hermaphrodisme

- La tête en bas de Noëlle

l'émilie juin-juillet 2009


	De Claude à Claudette

