Zeitschrift: L'Emilie : magazine socio-culturelles
Herausgeber: Association Femmes en Suisse et le Mouvement féministe

Band: [97] (2009)

Heft: 1530

Artikel: La famille, mais quelle famille ?
Autor: Giaugque, Stéphanie

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-283272

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-283272
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

‘——

émilie juin-juiller 2009 dossier

Dessine-moi
une famille

Baisse du mariage, de la fécondité, augmentation des unions libres,

des naissances hors mariage, des divorces, des familles monoparentales,

recomposeées, émergence de 'homoparentalité. La famille s’éclate! Laicisation de la société,
individualisme, émancipation féminine, ces évolutions sociétales ont profondément transformé
Iinstitution de la famille. Alors, un délitement des valeurs ou un élargissement du choix des possibles?
Un détour anthropologique nous permettra de mettre a mal le tout biologique.

Le témoignage de Zoé et Claudia ne donnera guére envie de priver les homos de la parentalité.

Et enfin, nous découvrirons peut-étre que sortir du trio pére, mére et enfants avec un,

trois ou quatre parents ne conduit pas forcément a la catastrophe.

La famille, mais
quelle famille?

Connaissez-vous la famille Pierreafeu? Vedette de la
série, puis du film Les Pierreafeu, elle évolue a I’age de
pierre tout en vivant dans une société semblable au
monde occidental de la seconde partie du XXe siecle.
Famille mononucléaire, hétérosexuelle et monogame,
elle fait réféerence au modeéle omniprésent et immuable
de la famille occidentale «<normale». Un modele familial
qui est largement représenté comme une institution fon-
datrice de nos sociétés.

Pourtant, la famille évolue et différe a travers les
époques et les cultures. Comment se constitue le sys-
teme de parenté? Quelles sont les regles qui le régis-
sent? Eclairages anthropo et ethnologiques.

Stéphanie Giauque

La famille en mutation

Comme le démontre I'exemple de la famille Pierrafeu, la
famille mononucléaire, hétérosexuelle et monogame est un
modele généralement véhiculé comme étant un invariable
propre a toutes les sociétés et a toutes les époques.
Cependant, de nombreux.ses historien.ne.s démontrent, par
exemple, qu’en Occident au Moyen Age, il y avait de grandes
différences entre les familles issues de |'aristocratie et les
familles des classes populaires. Contrairement aux dames de
la noblesse, les femmes du petit peuple et de la bourgeoisie
jouissaient d’une relative liberté dans le choix d’un époux.
Méme si la monogamie s’est généralisée des le XIe siecle, les
«dames» prenaient fréequemment un amant.

Dans nos sociétés actuelles, les familles recomposées
sont courantes et les familles homosexuelles voient peu a
peu le jour. Celles-ci vivent de nombreuses discriminations
notamment au niveau pénal. En matiere parentale, le droit
légifere en donnant la priorité aux données biologiques.
Pourtant, la filiation est un acte de reconnaissance sociale de
rattachement a une lignée qui attribue a la personne une
identité, des droits et des devoirs.

L'échange des seeurs

Fondateur de I'anthropologie structuraliste, Claude Lévi-
Strauss a énormément contribué a la réflexion sur la parenté.
Il a démontré que méme si le systeme de parenté prend des
formes différentes d’'une culture a I'autre, il est possible de
détecter des regles universelles sous-jacentes a chacune
d’entre elles. Lévi-Strauss fait ressortir différents principes
universels qui sont des regles abstraites inscrites dans I'in-
conscient humain. La prohibition de I'inceste est I'une d’entre
elles.




Au fondement de cette loi sociale se trouve le principe de
réciprocité. C’est-a-dire s’interdire son parent proche, pour
I’échanger avec une personne moins proche que ce soit
dans le cadre du mariage et/ou des relations sexuelles. Dans
chaque société, des régles matrimoniales régissent les per-
sonnes avec qui une alliance est possible. Par exemple dans
les sociétés chinoises, il existe un tres fort tabou sur le
mariage entre personnes portant le méme nom de famille. En
Papouasie Nouvelle Guinée, les habitant.e.s des lles
Trobriand prohibent les rapports sexuels entre pére et fille
moins séverement qu’entre mere et fils.

Les regles matrimoniales different selon les cultures,
cependant, ne pas les respecter conduit invariablement a
des sanctions. Les femmes sont au cceur de ces systemes
ou elles jouent le réle de richesses échangeables afin de
favoriser les alliances et la survie du groupe. L'exemple du
systeme de la dot en Inde démontre les conséquences meur-
trieres qu’un tel fonctionnement peut provoquer lorsqu’il
conduit au féminicide.

Le contact des humeurs

Dans son ouvrage Les deux sceurs et leur mere, Frangoise
Héritier s’efforce de dépasser la théorie levi-straussienne de
I’échange. Elle pergoit les interdits sexuels et matrimoniaux
comme étant liés a I'esprit humain qui oppose I'identique et
le différent (homme/femme). Dans cette optique, beaucoup
de sociétés interdisent par exemple a un homme d’épouser
la sceur de son épouse. Par les relations sexuelles et donc
I’échange d’humeurs (spermatozoides, sécrétions, etc.), les
deux sceurs — deux identiques — seraient mises en contact et
produirait ainsi un acte incestueux.

Alors que penser de la polyandrie fraternelle des certaines
populations de I'Himalaya ou deux, trois, voire quatre freres
prennent la méme femme pour épouse et vivent sous le
méme toit ? Dans les mémes sociétés, la polygynie peut étre
pratiquée lors qu’une famille n’a que des filles. La fille ainée
est alors mariée a un homme qu’elle partage avec ses sceurs.

Un bref passage en revue du concept de parenté permet
donc de comprendre que la famille est variable et multiple,
qu’elle est reconstruite a chaque époque et dans chaque cul-
ture.

Références :

Lévi-Strauss et I'anthropologie structurale. Une pensée a I'ceuvre in Mondher
Kilani, Introduction a I'anthropologie, Ed. Payot, Lausanne, 1996

Frangoise Héritier, Les deux sceurs et leur mére. Anthropologie de l'inceste,
Ed. Odile Jacob, 1997

Frangoise Héritier, La filiation, état social, Le Monde du 18.04.2009

La reproduction, oui bien sir, mais aussi les conceptions
politiques et religieuses — les rapports de sociaux de sexe
notamment, la famille ou plutét les familles, sont les reflets
des conceptions sociales d’un lieu et d’'un temps.

Au XXe siecle, la famille conjugale s’émancipe de I'Eglise —
mariage civil — et des parents — libre choix du ou de la
conjointe. Elle est pourtant tout de suite «naturalisée» et
basée sur la fusion du couple. Au nom d’une différence des
sexes hiérarchisée, I'hnomme a autorité sur sa femme et ses
enfants, ainsi qu’un statut hors du privé. Dés les années
soixante, les femmes obtiennent des droits égaux au sein de
la famille et I'autorité parentale est partagée. Le couple est
moins fusionnel, les femmes apparaissent de plus en plus
dans la sphére publique et conquiéerent le statut de sujets.

Le sens du mariage se modifie, le concubinage prend son
envol. «lls se marierent et eurent beaucoup d’enfants» ne suf-
fit plus pour décrire I'avenir. Non seulement, nous faisons
moins d’enfants, mais désormais, selon I'anthropologue
Maurice Godelier, «la liberté de rompre est ce qui donne son
véritable sens a ’engagement.»

o
;1

o

1
1
wy




	La famille, mais quelle famille ?

