
Zeitschrift: L'Émilie : magazine socio-culturelles

Herausgeber: Association Femmes en Suisse et le Mouvement féministe

Band: [97] (2009)

Heft: 1530

Rubrik: Dessine-moi une famille

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


émilie juin-juillet 2009 dossier

Dessine-moi
une famille
Baisse du mariage, de la fécondité, augmentation des unions libres,
des naissances hors mariage, des divorces, des familles monoparentales,
recomposées, émergence de l'homoparentalité. La famille s'éclate! Laïcisation de la société,
individualisme, émancipation féminine, ces évolutions sociétales ont profondément transformé
l'institution de la famille. Alors, un délitement des valeurs ou un élargissement du choix des possibles?
Un détour anthropologique nous permettra de mettre à mal le tout biologique.
Le témoignage de Zoé et Claudia ne donnera guère envie de priver les homos de la parentalité.
Et enfin, nous découvrirons peut-être que sortir du trio père, mère et enfants avec un,
trois ou quatre parents ne conduit pas forcément à la catastrophe.

La famille, mais
quelle famille?
Connaissez-vous la famille Pierreafeu? Vedette de la
série, puis du film Les Pierreafeu, elle évolue à l'âge de
pierre tout en vivant dans une société semblable au
monde occidental de la seconde partie du XXe siècle.
Famille mononucléaire, hétérosexuelle et monogame,
elle fait référence au modèle omniprésent et immuable
de la famille occidentale «normale». Un modèle familial
qui est largement représenté comme une institution
fondatrice de nos sociétés.
Pourtant, la famille évolue et diffère à travers les
époques et les cultures. Comment se constitue le
système de parenté? Quelles sont les règles qui le régissent?

Éclairages anthropo et ethnologiques.

Stéphanie Giauque

La famille en mutation

Comme le démontre l'exemple de la famille Pierrafeu, la
famille mononucléaire, hétérosexuelle et monogame est un
modèle généralement véhiculé comme étant un invariable
propre à toutes les sociétés et à toutes les époques.
Cependant, de nombreux.ses historien.ne. s démontrent, par
exemple, qu'en Occident au Moyen Age, il y avait de grandes
différences entre les familles issues de l'aristocratie et les
familles des classes populaires. Contrairement aux dames de
la noblesse, les femmes du petit peuple et de la bourgeoisie
jouissaient d'une relative liberté dans le choix d'un époux.
Même si la monogamie s'est généralisée dès le XIe siècle, les
«dames» prenaient fréquemment un amant.

Dans nos sociétés actuelles, les familles recomposées
sont courantes et les familles homosexuelles voient peu à

peu le jour. Celles-ci vivent de nombreuses discriminations
notamment au niveau pénal. En matière parentale, le droit
légifère en donnant la priorité aux données biologiques.
Pourtant, la filiation est un acte de reconnaissance sociale de
rattachement à une lignée qui attribue à la personne une
identité, des droits et des devoirs.

L'échange des sœurs

Fondateur de l'anthropologie structuraliste, Claude Lévi-
Strauss a énormément contribué à la réflexion sur la parenté.
Il a démontré que même si le système de parenté prend des
formes différentes d'une culture à l'autre, il est possible de
détecter des règles universelles sous-jacentes à chacune
d'entre elles. Lévi-Strauss fait ressortir différents principes
universels qui sont des règles abstraites inscrites dans
l'inconscient humain. La prohibition de l'inceste est l'une d'entre
elles.



Au fondement de cette loi sociale se trouve le principe de
réciprocité. C'est-à-dire s'interdire son parent proche, pour
l'échanger avec une personne moins proche que ce soit
dans le cadre du mariage et/ou des relations sexuelles. Dans

chaque société, des règles matrimoniales régissent les
personnes avec qui une alliance est possible. Par exemple dans
les sociétés chinoises, il existe un très fort tabou sur le

mariage entre personnes portant le même nom de famille. En

Papouasie Nouvelle Guinée, les habitant. e.s des Iles
Trobriand prohibent les rapports sexuels entre père et fille
moins sévèrement qu'entre mère et fils.

Les règles matrimoniales diffèrent selon les cultures,
cependant, ne pas les respecter conduit invariablement à

des sanctions. Les femmes sont au cœur de ces systèmes
où elles jouent le rôle de richesses échangeables afin de
favoriser les alliances et la survie du groupe. L'exemple du
système de la dot en Inde démontre les conséquences
meurtrières qu'un tel fonctionnement peut provoquer lorsqu'il
conduit au féminicide.

Le contact des humeurs

Dans son ouvrage Les deux sœurs et leur mère, Françoise
Héritier s'efforce de dépasser la théorie levi-straussienne de
l'échange. Elle perçoit les interdits sexuels et matrimoniaux
comme étant liés à l'esprit humain qui oppose l'identique et
le différent (homme/femme). Dans cette optique, beaucoup
de sociétés interdisent par exemple à un homme d'épouser
la sœur de son épouse. Par les relations sexuelles et donc
l'échange d'humeurs (spermatozoïdes, sécrétions, etc.), les
deux sœurs - deux identiques - seraient mises en contact et
produirait ainsi un acte incestueux.

Alors que penser de la polyandrie fraternelle des certaines
populations de l'Himalaya ou deux, trois, voire quatre frères
prennent la même femme pour épouse et vivent sous le
même toit Dans les mêmes sociétés, la polygynie peut être
pratiquée lors qu'une famille n'a que des filles. La fille aînée
est alors mariée à un homme qu'elle partage avec ses sœurs.

Un bref passage en revue du concept de parenté permet
donc de comprendre que la famille est variable et multiple,
qu'elle est reconstruite à chaque époque et dans chaque
culture.

La reproduction, oui bien sûr, mais aussi les conceptions
politiques et religieuses - les rapports de sociaux de sexe
notamment, la famille ou plutôt les familles, sont les reflets
des conceptions sociales d'un lieu et d'un temps.

Au XXe siècle, la famille conjugale s'émancipe de l'Eglise -
mariage civil - et des parents - libre choix du ou de la

conjointe. Elle est pourtant tout de suite «naturalisée» et
basée sur la fusion du couple. Au nom d'une différence des
sexes hiérarchisée, l'homme a autorité sur sa femme et ses
enfants, ainsi qu'un statut hors du privé. Dès les années
soixante, les femmes obtiennent des droits égaux au sein de
la famille et l'autorité parentale est partagée. Le couple est
moins fusionnel, les femmes apparaissent de plus en plus
dans la sphère publique et conquièrent le statut de sujets.

Le sens du mariage se modifie, le concubinage prend son
envol. «Ils se marièrent et eurent beaucoup d'enfants» ne suffit

plus pour décrire l'avenir. Non seulement, nous faisons
moins d'enfants, mais désormais, selon l'anthropologue
Maurice Godelier, «la liberté de rompre est ce qui donne son |
véritable sens à l'engagement.»

Références :

Lévi-Strauss et l'anthropologie structurale. Une pensée à l'œuvre in Mondher

Kilani, Introduction à l'anthropologie, Ed. Payot, Lausanne, 1996

Françoise Héritier, Les deux sœurs et leur mère. Anthropologie de l'inceste,
Ed. Odile Jacob, 1997

Françoise Héritier, La filiation, état social, Le Monde du 18.04.2009



émilie juin-juillet 2009 dOSSÎer

Homoparentalité
comment inventer une famille
Le modèle de la famille traditionnelle continue de hanter nos imaginaires collectifs.
Il constitue en outre le principal référentiel sur le plan juridique et politique.
Parallèlement, les familles réelles ne cessent de se réinventer, offrant des visages multiples,
de plus en plus complexes. Les familles homoparentales s'inscrivent dans ce nouveau paysage.
A l'instar des familles recomposées ou monoparentales, elles témoignent des mutations
à l'œuvre dans nos sociétés.
Nous avons rencontré Claudia et Zoé*, un couple de lesbiennes vivant à Genève.
Afin de concrétiser leur désir d'enfant, elles ont eu recours à une insémination artificielle
avec donneur anonyme. Pour l'émiliE, elles ont accepté de raconter leur histoire.

'Prénoms fictifs

Sophie Meyer

é

L'enfant de Zoé et de Claudia est aujourd'hui âgé de 15
mois. Cette petite fille est prise en charge à part égale par les
deux femmes, qui travaillent l'une et l'autre à temps partiel.
Entre les premières évocations d'un projet d'enfant et la
naissance de leur fille, il s'est passé cinq ans. Cinq ans de
questionnements, de doutes et d'espoir.

Coparentalité

Zoé et Claudia se sont d'abord orientées vers un projet de
co-parentalité. Dans ce modèle familial, souvent pratiqué
chez les gays et lesbiennes, une femme et un homme ne
partageant pas de vie de couple se lient pour concevoir et élever
un enfant. Ce dernier a donc un père et une mère biologiques
connus, et les rôles parentaux des éventuel. le. s conjoint.e.s
se définissent à l'intérieur de chaque groupe familial.

La présence d'un père biologique identifié constituait un
élément essentiel dans ce choix. «J'avais peur du vide
symbolique créé par l'absence du père», confie Claudia. Durant

presque une année, les deux femmes sont en contact étroit
avec un couple d'amis, mais le projet n'aboutit pas.

Un échec très dur à assumer. «Ça a été un deuil difficile»
confie Zoé. Le projet parental est mis en suspens pendant
plusieurs mois.

Une famille possible, même en l'absence du père

Au fil du temps, les doutes et les craintes liées au fait de
ne pouvoir donner de père à leur enfant finissent par se
dissiper. «J'ai senti que je voulais vraiment cet enfant» témoigne
Claudia. «Je me sentais prête à lui expliquer la situation. Je
savais que je pourrais lui raconter pourquoi on n'avait pas eu
le choix.» Un autre argument a été déterminant : «On ne voulait

pas avoir un enfant n'importe comment et dans n'importe
quelles conditions» explique Zoé. «Mais notre vie de couple
et notre environnement proche étaient suffisamment riches

pour imaginer construire une famille, même en l'absence du

père.»

L'insémination artificielle leur étant interdite en Suisse, les
deux femmes s'adressent à une clinique espagnole. Dès lors,
tout va très vite. «Les démarches administratives n'ont
vraiment pas été un problème.» Claudia doit tout de même «jongler»

pour dégager un maximum de disponibilité. Soumise à

un suivi quasi journalier de ses périodes de fertilité, elle doit
pouvoir se rendre en Espagne dans des délais extrêmement
courts. Une première insémination ne donne pas de résultat.
La deuxième tentative est la bonne.

Une maman, deux mamans?

La grossesse est une période d'intenses réflexions. Zoé se
souvient: «Nous avons réfléchi au modèle de famille que
nous voulions inventer. Y aurait-il deux mamans? Une seule
maman et un autre parent? Et dans ce cas, quel nom donner
à ce tiers? Après de nombreuses discussions, nous avons
choisi de faire une distinction dans la façon dont notre enfant
nous nommerait: pour Claudia, qui allait donner la vie à
l'enfant, ce serait «maman» tout court, et pour moi, ce serait
«maman Zoé». De plus, nous voulions rester près de notre
enfant durant toute sa première année. Claudia avait son
congé-maternité. De mon côté, je n'avais évidemment aucun
droit. Nous avons fait des économies pour que je puisse moi
aussi passer six mois à plein temps aux côtés de ma fille.»

Pour négocier ce congé sans solde, Zoé, qui travaille dans
une institution publique, explique clairement sa situation de
lesbienne et de future mère. L'accueil est très positif. Sa
demande est validée en tant que congé parental. A la
naissance de sa fille, on lui accorde la semaine de congé
habituellement réservée aux nouveaux papas. «Des signes
symboliques forts!»

A l'hôpital, au moment de l'accouchement, les deux
femmes jouent également la carte de la transparence.
L'équipe soignante réagit avec intelligence et professionnalisme:

Zoé est associée au processus de naissance comme
une partenaire à part entière. «Quand notre bébé est né, des
infirmières sont venues me féliciter!»



Situation des homoparents
en Europe: quelques jalons

Vide juridique

Tout réjouissants qu'ils soient, ces signes de reconnaissance

ne peuvent néanmoins masquer la réalité des familles
homoparentales. Le statut de mère sociale reste particulièrement

fragile. Entre elle et son enfant, il n'existe aucun lien
légal reconnu (1). Un vide juridique potentiellement préjudiciable

à l'enfant.
Zoé et Claudia font partie du groupe homoparents de

l'association LGBT (2) 360. Avant la naissance de leur enfant,
elles ont signé une convention élaborée par le service
juridique de l'association, qui établit les règles de leur partenariat

familial et prévoit aussi les droits et les devoirs des
parents en cas de séparation. Un tel document n'a pas de
valeur légale objective, puisqu'il ne peut se référer à des
articles de lois. Il est destiné, le cas échéant, à être soumis à

l'appréciation d'un juge. Le fait que les homoparents aient
recours à ce genre de conventions, utiles mais nettement
insuffisantes, est le symptôme d'un urgent besoin de
reconnaissance. La Suisse ne pourra plus très longtemps faire
l'économie de ce débat.

L'accès à la parentalité est entré dans le champ des
possibles des gays et des lesbiennes. Il faut cependant une
bonne dose d'obstination, de courage et de persévérance
pour aller jusqu'au bout d'un tel projet. L'histoire de Claudia
et de Zoé en est le témoignage. Les deux femmes ne regrettent

pas un seul instant les efforts déployés. Au point qu'elles
envisagent même aujourd'hui d'avoir un deuxième enfant.

(1) La mère sociale peut néanmoins être soumise à des devoirs d'entretien face à

l'enfant, même si le couple n'a pas conclu de partenariat. Pour la crèche, par
exemple, le revenu des deux mères peut être retenu pour calculer le montant de la

prise en charge demandée aux parents. Cette pratique est identique pour un

couple hétérosexuel non marié et parents d'un enfant. Mais, contrairement à la

mère sociale, le père peut faire une reconnaissance de paternité.
(2) LGBT : Lesbiennes-Gays-Bisexuels-es-Transsexuels-les

En Suisse, la loi sur le partenariat enregistré est entrée
en vigueur en 2007, après avoir été approuvée en référendum

par le peuple. Cette reconnaissance des couples
homosexuels est limitée, puisque l'adoption et la procréation

médicalement assistée leur demeurent interdites.
Des pays comme la Suède (1995) et le Royaume-Uni (2005)
ont légalisé les unions homosexuelles en créant des
modèles d'unions civiles accordant aux couples de gays
et de lesbiennes des droits quasiment comparables à ceux
des couples hétérosexuels mariés.

Les Pays-Bas, la Belgique et l'Espagne (2005) ont ouvert
le mariage, et par conséquent l'accès à la parentalité aux
homosexuel. le.s. De plus, leurs législations autorisent
le recours aux techniques de procréation assistée aux
femmes ne vivant pas en couple, qu'elles soient
hétérosexuelles ou homosexuelles.



émilie juin-juillet 2009 dOSSÌer

Crise ou mutation?
Le discours «psy»
dans les médias
La psychanalyste française Françoise Dolto
a mis sur le devant de la scène de l'éducation les «droits»
de l'enfant mais aussi l'idée du «bon parent». Les rôles maternels
et paternels sont distincts: une mère nourricière et dévouée
au petit enfant et un père éducateur et incarnant l'autorité.
Alors que penser des familles monoparentales en constante augmentation?

Estelle Pralong

Le spectre desfamilles monoparentales

Le discours «psy» grand public estime que l'institution de
la famille est en crise. Il s'agirait de réhabiliter le rôle autoritaire

du père, le tiers indispensable à l'émancipation de l'enfant

hors de sa relation fusionnelle avec sa mère. Sinon?
C'est le règne de l'enfant roi et le chemin quasi assuré vers
des pathologies, voire des déviances.

Monoparentalité - et homoparentalité - mettraient en péril
l'équilibre de l'enfant par manque de structure. Pourquoi?
Car c'est la fin de l'ordre symbolique basé sur la différence
des sexes. Et n'est-ce pas si «naturellement» essentiel? Il

existerait ainsi les modèles propices à une «bonne parentalité»

et les autres... Et dès lors qu'à notre époque et dans nos
sociétés, avoir des enfants et en général fondé sur le désir, il

s'agit alors de les rendre heureux et performants.

Conseils d'experts

Une famille en crise, une société en perte de repères, c'est
l'ère des conseils psys. Ces «experts» nous prodiguent
recommandations et codes de conduites dans les médias
grand public, les cours de Coaching parental, les émissions
de télévision - Le grand frère. Super Nanny. Des soucis avec
vos enfants? Pas de problème. Un. e expert. e à domicile et la
situation se «normalise» en quelques jours... Mais cette
famille idéale que l'on regrette tant, a-t-elle jamais vraiment
existé?

Quoiqu'il en soit, la femme n'est plus confinée à son seul
foyer, la distribution des rôles entre hommes et femmes évolue,

les divorces et séparations ne cessent d'augmenter, les

configurations familiales se multiplient. Ne pourrait-on
envisager ces mutations sous un autre jour? Les déplorer à

grands cris ne semble guère influer sur les changements
sociétaux. Peut-être vaudrait-il mieux en prendre acte.

16é

Et le contexte, alors?

Loin de nous l'idée d'évincer le père - au contraire.
D'ailleurs, on le retrouve notamment dans les modèles de
pluriparentalité. Cependant, son absence - plus ou moins
accentuée - dans la majorité des familles monoparentales
n'est peut-être pas la seule source de difficulté que rencontrent

les enfants. Que dire du poids des attentes de réussite
scolaire puis professionnelle? Que dire du manque de
perspective d'avenir au sein d'une société au marché du travail
exigeant? En outre, de nombreuses études sociologiques
apportent des réponses plus nuancées: divorces et monopa-
rentalités seraient loin d'être forcément plus traumatisantes
pour l'enfant.

Des configurations familiales multiples, plus complexes et
sûrement plus fragiles, mais aussi plus riches et moins
normatives. Cela n'est peut-être pas si terrible. La famille
mononucléaire, traditionnelle et hétérosexuelle rime parfois - souvent

- avec inégalité des sexes et prépondérance de
l'hétérosexualité. Pas si simple, de dessiner une famille.

Super Nanny
Désormais, l'experte en éducation ne sévit plus seulement

sur M6. Elle était même sur sol genevois il y a quelques mois.
Qui faisait-elle? Elle proposait du Coaching parental... aux
mères. En France et en Suisse, le Coaching à tout crin est à la

mode. Carrière réussie, famille comblée, couple harmonieux,
épanouissement personnel. Tout un programme. Ainsi, pour
nous venir en aide, les offres de Coaching parental se
multiplient. Ce qui les caractérise? Tout d'abord une évidence
aveuglante, apprendre à être de bons parents, cela s'adresse
aux femmes.

Qu'y apprend-on? La bonne parentalité bien sûr. Que les
femmes travaillent à l'extérieur du foyer ou non, il s'agit de
«réussir» sa famille, son couple et sa vie. Et comment? Tout
simplement en appliquant les méthodes de management. Il

s'agit de devenir un parent - une mère - performante. Et dès
lors que nous avons toutes les clés en main, si tout ne va pas
bien dans le meilleur des mondes, ne serait-ce pas de notre
faute à nous les mères?



La pluriparentalité
Parfois, il manque le père - ou la mère, parfois les parents
sont de même sexe, parfois, les parents sont plus de deux...
et alors, la biologie ne régirait pas tout? Naturellement, non.
Et cela depuis la nuit des temps.
Même dans les sociétés dites primitives.

Estelle Pralong

Géniteur.e.s, parents biologiques, parents adoptifs,
parents sociaux. A familles multiples, parentalités multiples.
Avec le recours à la procréation assistée, aux mères
porteuses, les familles classiques, d'accueil, et désormais
homoparentales, comment savoir ce que recouvre le mot
parent?

Entre le social et la biologie

La filiation ne se réduit pas à la biologie. La procréation, la

conjugalité et la parentalité peuvent ne pas se recouvrir. La
filiation est, et a toujours été, un choix culturel. Il s'agit de la
reconnaissance publique d'un lien existant entre un. e
individu.e et un.e ou plusieurs de ses ascendant.e.s. D'ailleurs,
dans le cas des familles adoptives, par exemple, c'est le lien
social qui prime. Lors d'une procréation assistée ou du
recours à une mère porteuse, c'est encore la valse-hésitation.

La parentalité ne recouvre pas exactement la procréation.

Entre «les vrais parents sont ceux qui éduquent les
enfants au quotidien», l'importance de la biologie et de la

génétique, ainsi que le désir de certains enfants de connaître
leurs géniteur.e.s, difficile de choisir son camp.

Deux, trois, voire quatre

Les parents sociaux partagent l'éducation des enfants et
établissent avec eux des liens affectifs au quotidien. Un.e
enfant peut ainsi avoir plusieurs pères et mères. Ceux-ci
doivent-ils avoir un statut identique? Comment répartir leurs
droits et leurs obligations?

Certaines familles recomposées et homoparentales
choisissent la co-parentalité. Un doux mélange biologico-social
donc. Les premiers veulent préserver les liens enfants-
parents tout en incluant les rôles sociaux des belles-mères et
beaux-pères. Les seconds désirent donner à leurs enfants un
père et une mère, résultat, ils en ont deux de chaque! Entre
conformité - préserver la différence des sexes - et innovation,

la pluriparentalité pose certainement la question des
tiers.

Les tiersparents

Homoparent.e, co-parent.e, beaux-parents, grands-
parents etc., dès lors qu'ils ne bénéficient pas d'un partage
de l'autorité parentale, leur reconnaissance légale est inexistante.

Pourtant, légiférer est complexe. Tous les tiers parents
ne sont pas «fiables» et leurs droits pourraient être source de
conflits et d'instrumentalisation des enfants. En outre, les

noces d'or devenant rares, les configurations familiales peuvent

se modifier plusieurs fois au cours d'une vie, le trop de

règles peut se révéler risqué.
Cependant, peut-être n'est-il pas nécessaire de créer une

loi pour tout. Même si cela paraît indispensable dans le cas
de l'homoparentalité, dès lors que deux personnes du même
sexe ne peuvent pas partager l'autorité parentale. Par contre,
il semblerait possible de relativiser le monopole normatif du
modèle traditionnel et d'élargir le champ des possibles aussi
dans les discours.

Enfin, la fameuse nature peut parfois jouer des tours. En

témoigne cette femme américaine qui a donné naissance à

des jumeaux... de pères différents. Devant les caractéristiques

différentes des deux bébés, un test de paternité - courant

aux Etats-Unis - a été pratiqué. Les ovules ont été
fécondés par des géniteurs différents. Leur couple étant en
crise pendant la conception des jumeaux, la jeune femme
avait pris un amant...



émilie juin-juillet 2009 dOSSÎer

Travailler plus
pour gagner moins
Pas vraiment envie de travailler - sur le marché de l'emploi s'entend - les femmes?
Après le plafond de verre, l'acrobatique conciliation vie professionnelle et vie familiale,
voici la fiscalité et le tarif des crèches. Eclairages avec Muriel Golay, directrice adjointe
du Service pour la promotion de l'égalité entre homme et femme du canton de Genève.

Propos recueillis par Estelle Pralong

Que reste-t-il du deuxième revenu d'une famille lorsque
les frais de crèche et les impôts supplémentaires ont été
payés? C'est la question que s'est posée la Conférence
romande de l'égalité. Le résultat? Une étude au titre évocateur:

Quand le travail coûte plus qu'il ne rapporte.*

Scénario de base

Le «premier partenaire» - mari ou concubin -
travaille à temps complet.
Le «second partenaire» - épouse ou concubine -
a un temps de travail qui varie.
Les frais fiscaux et les coûts de garde engendrés
sont entièrement imputés au salaire de la femme.
Il s'agit ensuite de calculer la part disponible
sur ce deuxième revenu.
Ce choix a été fait parce qu'il correspond
aux pratiques de la majorité des couples.

Les questions de base

Combien rapporte chaque journée supplémentaire
de travail de la femme?
Quelles sont les différences entre les couples mariés
et les concubins, selon différentes combinaisons
de temps de travail et de revenus potentiels?
Comment s'en sortent les familles monoparentales?

Fiscalité et crèche

La fiscalité est défavorable au couple marié car l'imposition
n'est pas individuelle et le système progressif alourdit
la charge fiscale lorsque l'épouse travaille, même
avec un salaire modeste.
Les frais de crèche, avec une tarification en fonction
du revenu, grèvent lourdement le deuxième salaire
des couples, mariés ou non. Et parfois, le travail coûte
effectivement plus qu'il ne rapporte.

tous les bureaux de l'égalité.

L'émiliE: Si j'ai bien compris, ce sont surtout les frais de crèche
qui posent problème. Pouvez-vous nous expliquez pourquoi?

Muriel Golay: L'étude montre de façon inédite - cela
n'avait en effet jamais été envisagé conjointement - que c'est
bien l'addition des deux charges, impôts et frais de crèche,
qui rend le revenu de la femme non rentable financièrement
et qui conduit même, dans certains cas, à une perte financière

pour la famille. Cependant, dès le deuxième enfant, ce
sont bien les frais de crèches qui pèsent le plus lourdement
sur le budget familial, en raison de la progressivité des tarifs
et de leur montant maximal qui peut dépasser les 100.- par
enfant et par jour, selon les communes.

Le modèle le plus courant reste un temps de travail et un
salaire plus élevé pour l'homme. Et c'est le plus touché.

Paradoxalement, il s'agit en effet de la situation la plus
défavorable. On constate en effet qu'à partir d'un certain
revenu du mari, chaque jour de travail de l'épouse, même si
celle-ci a un revenu potentiel modeste, engendre des coûts
de crèche au tarif maximal. A Genève par exemple, pour un
couple marié ayant deux enfants, dès un revenu annuel du
conjoint de 100'000.-, l'activité professionnelle de la femme
cesse d'être rentable au-delà d'un taux d'activité de 40% et,
à 100%, elle génère une perte financière pour le ménage!

Qu'en est-il pour les familles monoparentales?
Heureusement, l'étude montre que les familles monoparentales

ont presque toujours intérêt à travailler, ce qui est
bien sûr essentiel pour contribuer à les protéger de la
pauvreté. A Genève, leur situation plus favorable est due
essentiellement à l'imposition, qui permet aux familles monoparentales

des déductions plus importantes des frais de garde.
Dans deux cantons par contre, Berne et Jura, une discrimination

à leur égard a été mise en lumière par l'étude, en
raison des barèmes de crèches calculés en fonction du nombre
de personnes dans le ménage.

"Quand le travail coûte plus qu'il ne rapporte - Impact de la fiscalité des frais de

crèche sur l'activité professionnelle des femmes.

La Conférence romande sur l'égalité a mandaté la professeure Monika Butler de

l'université de St-Gall pour cette recherche, qui concerne tous les cantons
romands.

Résultats de l'étude disponible sur le site HYPERLINK "http://www.egalite.ch"

www.egalite.ch. Cahiers cantonaux disponibles gratuitement sur demande dans



Quelles sont les catégories sociales les plus touchées?
Pour les couples ayant des revenus potentiels modestes

(environ 40'000 francs par an chacun), l'augmentation du
taux d'activité de la femme de 80% à 1 00% se révélera
financièrement très chère car le dernier jour de travail est très peu
rentable. La situation la plus critique est celle des couples
ayant des revenus potentiels moyens (60'000-80'000 francs).
Dans cette configuration, les incitations financières à
travailler à plus de 60% pour la femme sont très limitées.

Pourriez-vous nous rappeler les inconvénients
du temps partiel?

Rappelons tout d'abord que le travail des mères à temps
partiel constitue un modèle majoritaire, très particulier à la
Suisse. Avec cette étude, le but de la Conférence romande
de l'égalité était de mettre en évidence les obstacles financiers

directs à un taux d'occupation des femmes supérieur à
60%. Nous avons ainsi pu montrer que la liberté de choix des
couples est en réalité limitée et que le travail des femmes est
découragé. Pour ce dernier, cela correspond à une nécessité
économique qui ira croissant ces prochaines années.

Cette situation est d'autant plus problématique du point
de vue de l'égalité que le travail à temps partiel comporte de
nombreux désavantages. D'une part, il augmente le risque
de pauvreté sur le long terme, en raison de la moindre cotisation

aux assurances sociales. D'autre part, il restreint fortement

la progression professionnelle: à temps partiel, une
femme occupera souvent un poste à moindre qualification et
n'aura quasiment aucune chance de trouver un poste à
responsabilité. Enfin, peu d'employeur.e.s permettent aux
employé.e.s à temps partiel de suivre une formation continue.

Or, cette dernière constitue actuellement un élément clef
de l'évolution professionnelle.

S'il n'y avait qu'une seule chose à retenir
de cette étude selon vous, quelle serait-elle?

A la première lecture des résultats, étant moi-même une
femme active mère de jeunes enfants, j'ai été si choquée que
je les ai cru erronés! Que l'augmentation du travail conduise
à une perte financière va à l'encontre du bon sens le plus
élémentaire. Cette charge financière engendrée par la fiscalité et
les tarifs des crèches n'est donc tout simplement pas adaptée

à la réalité sociale actuelle qui pousse au contraire les
femmes à exercer une activité professionnelle - révision de
l'AVS, loi sur le divorce, etc.

En outre, ce constat rappelle qu'en Suisse, le développement

des crèches ne constitue pas encore une politique
publique. Soulignons tout de même que les communes les
plus engagées en la matière - la Ville de Genève en est un
bon exemple - ont développé ces dernières années des
efforts très importants pour augmenter le nombre de places
et garantir une prise en charge de qualité, ce qui représente
une condition essentielle pour que les femmes puissent y
laisser sans culpabilité leurs enfants.


	Dessine-moi une famille
	La famille, mais quelle famille ?
	Homoparentalité : comment inventer une famille
	Crise ou mutation ? Le discours "psy" dans les médias
	La pluriparentalité
	Travailler plus pour gagner moins


