
Zeitschrift: L'Émilie : magazine socio-culturelles

Herausgeber: Association Femmes en Suisse et le Mouvement féministe

Band: [97] (2009)

Heft: 1527

Artikel: Ecrans noirEs

Autor: Berg, Briana

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-283241

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-283241
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


émilie mars 2009 dOSSÌer

Ecrans noirEs
Nourrices, sex toys ou tigresses:
la femme afro-américaine
au cinéma
Noire dans une société blanche, femme dans une
société patriarcale, anciennement esclave dans une
société libre, réceptacle de fantasmes et de peurs, la
femme afro-américaine est issue d'une histoire douloureuse

et d'un groupe social particulièrement discriminé.
Si elle a longtemps été caractérisée par l'invisibilité, son
image à l'écran est un amalgame de stéréotypes liés à
sa sexualité.

Briana Berg

Double marginalisation, double allégeance Ecrans blancs, servantes noires

L'histoire du féminisme afro-américain, compris ici comme Depuis les débuts du cinématographe, la femme noire a
le mouvement féministe développé aux Etats-Unis par les été systématiquement calomniée à l'écran, qu'il s'agisse de
Noires américaines dans les années 1960-1970, est celle son physique, de sa sexualité ou de ses mœurs. Les pre-
d'une double marginalisation. Il est marqué dès ses débuts mières images de la femme noire à l'écran la cantonnent
par sa double allégeance: au nationalisme noir, qui reven- dans le rôle de la mamma noire, à la fois servante et nourri-
dique les droits des Noirs américains, et à la libération des cière, de Naissance d'une nation (D.W.Griffith, 1915) à Autant
femmes. Tant son développement que ses formes d'exprès- en emporte le vent (1939) ou encore Imitation of Life (D. Sirk,
sion reflètent cette double appartenance; les théoriciennes 1959). Ce personnage asexué et maternel satisferait la

du mouvement évoquent un phénomène de «double nécessité de la société blanche de croire en une servante
conscience», une forme de dualité dans la perception de soi. dévouée subordonnant ses propres besoins à ceux de ses
Si le féminisme américain des premiers temps a été beau- maîtres, perpétuant ainsi l'idée de leur supériorité. Une autre
coup critiqué pour son caractère majoritairement blanc, il a représentation de la femme noire est basée sur le mythe du
évolué vers une hybridation sous l'impulsion de militantes sauvage primitif, à l'intelligence limitée, de nature infantile et
noires dans les années 70, intégrant peu à peu d'autres pro- sensuelle. Le stéréotype de la sexualité animale de la femme
blématiques à la lutte féministe comme celle de la race, de noire apparaît très tôt au cinéma, par exemple dans le musi-
l'orientation sexuelle, de la classe sociale. Le nationalisme cal Hallelujah (King Vidor, 1929), un film étonnant pour son
noir, lui, est critiqué pour sa volonté de mettre en place un temps car entièrement joué par des acteur.e.s noir.e.s, à la

système patriarcal. Certaines féministes Noires américaines fois poétique et empreint de paternalisme.
iront même jusqu'à comparer le sexisme des Afro-
Américains au racisme de la société blanche.

La branche artistique du Black Power, les Black Arts, offre
néanmoins à la femme afro-américaine un moyen d'expression

privilégié pour changer l'image d'elle qui lui est renvoyée
par tous les groupes dominants. Les films, romans, et
poèmes des Noires américaines évoquent pour la plupart les

injustices et les abus dont elles sont victimes, souvent aux
mains des hommes de leur propre communauté. Les
activistes Noirs américains s'irritent en retour de la vision négative

d'eux-mêmes qui leur est renvoyée par les femmes. Ces
points d'achoppement entre hommes et femmes afro-améri-
cain.e.s sont remis en jeu au cinéma encore aujourd'hui.

16



Black is beautiful

Dans les années 70, une nouvelle identité Noire américaine

émerge peu à peu, centrée sur la beauté et l'africanité,
avec son slogan Black is beautiful. En parallèle, l'image de la

sexualité débridée de la femme noire, reprise par les Noirs
américains eux-mêmes, va aller en s'amplifiant. Certains
militants du Black Power demandent en effet aux femmes d'utiliser

le sexe comme arme de lutte, renforçant ainsi ce stéréotype.

Le cinéma s'empare de ces images; c'est l'avènement
de la Blaxploitation, des films faits par des Afro-Américains,
avec des acteur.e.s noir.e.s, qui se déroulent dans les milieux
urbains et évoquent le quotidien des ghettos.

Le terme blaxploitation est une contraction de black et de
exploitation. Il s'agit de films qui mettent en scène l'exploitation

des personnes noires dans la société des Blanc. he.s.
Les héros sont des sortes de James Bond noirs, extrêmement

charismatiques, qui savent se jouer du système. La

Blaxploitation est également notable pour ses héroïnes
noires. Une femme peut être le centre, le sujet et le moteur
d'un film. L'égérie de ce courant est l'actrice Pam Grier,
connue pour ses rôles dans Coffy (J. Hill, 1973) et dans Foxy
Brown (J. Hill, 1974), et devenue aujourd'hui une véritable
icône culturelle. Ces personnages de femmes fortes ne s'en
laissent pas conter; elles se battent contre la misère, la

drogue et les abus en tous genres pour le bien de leur famille
et leur communauté.

Pam Grier dans Coffy

Une réactualisation des traumatismes

Les films de Blaxploitation au féminin remettent en scène
deux traumatismes: celui lié à l'esclavage, et celui lié au
système patriarcal. Pam Grier y est tour à tour humiliée, rabaissée,

battue, violée, et même torturée, en général par des
hommes blancs, mais aussi parfois par des hommes noirs.
Sa vengeance, à la hauteur de ce qu'elle subit, est à la fois
celle du peuple noir sur les Blancs et celle de la femme sur
l'homme. Les sévices que les uns et les autres s'infligent
dans ces films réactualisent le traumatisme de l'esclavage de
manière répétée, l'inversent et y répondent: un homme noir
est traîné derrière un véhicule roulant à toute vitesse, une
forme de mise à mort qui était régulièrement pratiquée par le
Ku Klux Klan dans les états du Sud; Foxy Brown est ramenée
à la raison à coups de fouet et son agresseur la traîne sur
plusieurs mètres, lanière autour du cou, évoquant à la fois le
fouet de l'esclavagiste et le lynchage; Foxy Brown castre un
Blanc pour le punir, comme on émasculait les Noirs
soupçonnés d'avoir eu des rapports sexuels avec une femme
blanche...

Cette image nouvelle image de la femme noire est à la fois
un bond en avant et un retour en arrière. Si la femme est enfin
considérée comme l'égale de l'homme, en tout cas à l'écran,
elle est aussi un objet sexuel et de spectacle. Les héroïnes de
la Blaxploitation sont sensuelles et féminines; elles répondent
d'égale à égal aux mauvais traitements que leur infligent des
Blancs racistes et n'hésitent pas à utiliser leurs charmes pour
arriver à leurs fins. Elles articulent ainsi une position féministe
avec celle du Black Power, tout en demeurant liées à la
famille. L'image de la femme noire est encore stéréotypée
dans ces films, mais les stéréotypes ont été remaniés de
sorte à n'en garder que les aspects positifs: la dévotion de la

mamma nourricière, mais envers sa propre famille ou
communauté; la force de la matriarche, sans le côté castrateur; la
féminité voluptueuse, sans la promiscuité, puisque ces
héroïnes utilisent leur corps par choix sans le vendre.
Néanmoins, la Blaxploitation associe une fois de plus la

sexualité de la femme afro-américaine à la sauvagerie. Son
impact perdure aujourd'hui, à l'écran à travers des films
hommages comme Jackie Brown (1997) de Quentin Tarantino, ou
dans la culture rap et hip hop.



émilie mars 2009 d O S S i e r

Dissensions autour de la question de l'image

Dans les années 80, les tensions entre les hommes et les
femmes de la communauté noire culminent autour de l'adaptation

au cinéma très médiatisée du roman La couleur
pourpre. Ecrit par une Afro-Américaine, Alice Walker, mais
réalisé par Steven Spielberg et scénarisé par Menno Meyjes,
tous deux des hommes de race blanche, La couleur pourpre
est un film sentimental, abondant en clichés cinématographiques

et en stéréotypes raciaux. Mais les protagonistes du
film sont des Noir.e.s américain.e.s; le personnage central est
une femme à la merci des hommes, qu'ils soient blancs ou
noirs, un être tout en bas de l'échelle sociale, sans droits et
sans voix, en butte aux humiliations et aux mauvais
traitements. Le film met en scène des femmes afro-américaines
comme jamais auparavant. Rarement la caméra, dans le
cinéma américain, s'était-elle centrée ainsi, en gros plans,
sur un visage de femme noire. La couleur pourpre suscite
immédiatement de nombreuses controverses, notamment au
sujet de la représentation très négative de l'Afro-Américain.

Spike Lee, un des réalisateurs noir américain les plus
connus, s'est élevé contre La couleur pourpre et sa représentation

de la brutalité de l'homme noir. Il aurait tourné en partie

le film Nola Darling n'en fait qu'à sa tête (1986) en
représailles. Nola Darling met en scène les aventures sexuelles
d'une jeune femme noire à la fois adulée et dénigrée par ses
partenaires. Le film a suscité de nombreuses analyses et
débats chez les théoriciennes féministes. Il dresse le portrait
d'une femme libérée, assumant ses choix sans mentir, mais
uniquement régie par le sexe. Le cinéaste dépeint un personnage

inconstant et hésitant, même s'il n'est pas tendre avec
ses personnages masculins, infantiles et peu sûrs d'eux-
mêmes. Finalement, Nola Darling est violée par l'un de ses
partenaires, et en réponse s'attache à lui, avant de se
remettre à papillonner. Spike Lee perpétue ainsi dans ce film
le stéréotype de l'Afro-Américaine à la sexualité débridée,
tout en justifiant la violence de l'homme noir comme une
réponse plus ou moins légitime à la promiscuité féminine.

Le cinéma noir indépendant

Dès les années 60, un cinéma indépendant noir
commence à émerger, proposant des représentations alternatives

de la femme d'origine africaine. Charles Burnett, un des
pionniers de ce cinéma, offre un magnifique portrait de
femme dans To Sleep With Anger (1990). Ses films évoquent
le quotidien de familles ordinaires, entre racines africaines et
intégration américaine. Dans To Sleep With Anger, un homme
surgit du passé, en partie émissaire diabolique, en partie
retour du refoulé, et sème la zizanie dans une famille. La
seule personne de la maisonnée qu'il respecte et qui ne se
fait pas prendre dans son jeu est la mère, un personnage
calme, souriant, positif, un rempart contre la folie du monde
signifiée par l'intrus. Si ce personnage est avant tout maternel

et que la question de sa sexualité n'est pas abordée,
cette image positive d'une femme au foyer noire, soutien de
sa famille, est importante, car elle s'oppose à l'image négative

véhiculée par le rapport Moynihan(1) (1965). Ce rapport,
destiné à faire avancer la cause des citoyens afro-américains,

a particulièrement nui à l'image de la femme noire; la

famille afro-américaine y est décrite comme une unité dys-
fonctionnelle dont la structure matriarcale empêche l'évolution.

L'image de la matriarche castratrice se doublera dans
les années Reagan d'une représentation de la mère de
famille afro-américaine droguée, vivant du chômage et donnant

naissance à une ribambelle d'enfants nés de pères
différents.

18

(1) Daniel Patrick Moynihan est un sociologue et un homme politique
américain qui deviendra par la suite sénateur



Daughters of the Dust deJulie Dash

A ce jour, l'image la plus positive et la plus intéressante de
la femme noire américaine à l'écran est celle offerte par la
réalisatrice afro-américaine Julie Dash dans son magnifique
Daughters of the Dust (1991). Cette œuvre, qui a été inscrite
au Registre National du Film des Etats-Unis en 2004, est le

premier film réalisé par une femme noire à passer dans les
salles. Daughters ofthe Dust raconte, à travers le récit d'une
enfant qui n'est pas encore née, la dernière journée d'une
famille gullah avant son immigration vers le continent américain.

Les gullah sont des descendant.e.s d'esclaves habitant
les îles de la Caroline du Sud, qui pour des raisons
géographiques et historiques ont pu garder des liens forts avec leur
identité africaine. Le film brosse le portrait de trois générations

de femmes tout en intégrant de nombreux aspects de la
culture africaine dans le récit. La théoricienne Manthia
Diawara (2) qualifie ce type de film de «afrafemcentrique»,
c'est-à-dire spécifiquement centré sur la culture afro-américaine

féminine. Les récits individuels de ces femmes, de la
matriarche à l'enfant encore à naître, ainsi que leurs interactions,

entre elles, avec les hommes, et avec les Blancs,
évoquent une variété de vécus historiques, l'influence de
différentes cultures et donnent naissance à une multitude
d'identités féminines. La beauté des images et des portraits
de femmes, la forme non narrative et symbolique de
Daughters of the Dust sont autant d'invitations à la rêverie.

Ainsi, l'essor du cinéma indépendant noir dans les années
quatre-vingts et nonante n'a pas a amené un changement
radical dans la manière de représenter les Afro-Américains.
Si certains cinéastes, tels Spike Lee, connaissent la notoriété,

l'image de la femme noire dans leurs films n'est pas
plus positive que celle proposée par le cinéma hollywoodien.
La définition par la sexualité de la femme noire à l'écran, ainsi

que l'omniprésence des narratifs de type sexuel dans
lesquels elle évolue, persiste. Pour les féministes afro-américaines,

la question de la violence et de la politique sexiste
dans la communauté noire doit être mise en lumière afin
qu'un changement puisse s'amorcer.

(2) Diawara, Manthia. Black American Cinema. New York : Routledge, 1993.

La plupart de ces films peuvent être loués au Cinoche
à Chêne-Bourg. Daughters of the Dust se trouve
à la bibliothèque de l'Université de Dorigny à Lausanne.


	Ecrans noirEs

