
Zeitschrift: L'Émilie : magazine socio-culturelles

Herausgeber: Association Femmes en Suisse et le Mouvement féministe

Band: [97] (2009)

Heft: 1527

Artikel: Toutes blanches ?

Autor: Pralong, Estelle

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-283238

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-283238
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


77/ U

émilie mars 2009 dOSSÌer

Black feminism
Voyage en altérité
Parce que nous préférons la journée deS femmeS à la journée de La Femme,
nous avons eu envie de vous emmener en voyage. Une occasion de découvrir
des visions féministes alternatives venues cette fois d'Outre-Atlantique.
Cette incursion dans les féminismes africains-américains n'est pas exhaustive
ni forcément représentative. Cependant, le livre Black feminism d'Eisa Dorlin
- une anthologie de textes issus du féminisme noir - un détour par l'identité métissée
des Chicanas ainsi qu'un panorama de la représentation des Afro-Américaines
au cinéma, vous permettront d'apprécier la richesse des féminismes.
«Nous, les femmes» se décline bien au pluriel, non?

Toutes blanches?
«Le féminisme noir a représenté une véritable révolution
politique et théorique pour l'ensemble des féminismes
nord-américains et, dans une moindre mesure,
européens», affirme la maîtresse de conférence en philosophie*

Eisa Dorlin. C'est sûrement pour cette raison
que la philosophe a décidé d'éditer une anthologie
des textes fondateurs des études féministes noires.
Cet ouvrage constitue une belle opportunité
de découvrir des visions féministes alternatives
propres à élargir nos horizons. Morceaux choisis.

* A l'Université de Paris 1 Panthéon-Sorbonne.

Estelle Pralong

12

Ml/M



L'histoire du féminisme africain-américain est indissocia-
blement liée à celle de l'esclavage nord-américain. C'est
d'ailleurs, selon Eisa Dorlin, de la lutte pour abolir ce dernier
qu'est né le mouvement suffragiste américain. Le féminisme
noir s'est rapidement retrouvé au prise avec la question
perverse de la priorité: droit de vote des Noirs ou droit de vote
des femmes? Que choisir, la solidarité avec les féministes
blanches ou la loyauté aux hommes noirs? Mais tout
d'abord, qu'est-ce que le black feminism?

«Par black feminism, il ne faut pas entendre les féministes
«noires», mais un courant de pensée politique qui, au sein du
féminisme, a défini la domination de genre sans jamais l'isoler

des autres rapports de pouvoir, à commencer par le
racisme ou le rapport de classe, et qui pouvait comprendre,
dans les année soixante-dix, des féministes «chicanas»,
«natives américaines», «sino-américaines», ou du «tiers
monde». Ce point de vue donne lieu à des luttes, à une
appréhension des rapports de force et à une construction de
l'identité politique et féministe, différentes de celles d'autres
groupes.» Eisa Dorlin.

Nous, les femmes

Qui est ce nous dans «nous les femmes», se demandent
les black féministes de la deuxième vague? Ces dernières
dénoncent l'ignorance ou l'indifférence - en un mot le
racisme - des féministes blanches pour la condition des
femmes de couleur et leur expérience de l'oppression
patriarcale. Toutes les femmes sont blanches, «car c'est bien
au nom de cette féminité blanche, ou plutôt de cette norme
racisée de la féminité» que les militant.e.s des droits des
femmes se battent. Le sexisme est posé comme un dénominateur

commun d'une identité féminine universelle. Pourtant,
les rapports de pouvoir - sexe, race, classe - s'imbriquent et
modifient le vécu des femmes selon leur position dans l'échiquier

social. De plus, le racisme assure la pérennité du
patriarcat : «L'adhésion zélée d'une partie du mouvement
noir à un idéal hétérosexiste témoigne de la prégnance et de
la validité de cet idéal pour la société américaine en général:
les privilèges blancs étant perçus comme inextricablement
liés à un «ordre sexuel».» Il s'agit de lutter à la fois contre
l'oppression raciste, sexuelle, hétérosexuelle et de classe,
d'où qu'elles viennent.

La diva des allocs

«Dès la période esclavagiste s'est construit ce mythe du
«matriarcat noir»: une forme d'organisation sociale littéralement

monstrueuse, dans laquelle l'ordre «naturel» des sexes
est inversé. Une organisation sociale où les femmes noires
sont présentées comme de «mauvaises» mères, des femmes
abusives et castratrices. Dans sa version contemporaine,
le mythe du «matriarcat noir» constitue un nœud de patholo-
gies morales, sociales et politiques: taux élevé de divorces,
d'unions illégitimes, cycle de la pauvreté et de la délinquance
et, du fait de la dépendance envers l'Etat social, ruine de ce
dernier. Le matriarcat noir s'articule autour d'une figure
emblématique: celle de la welfare mother ou welfare queen -
la diva des allocs. Cette figure est éminemment sexuelle, à la
fois surérotisée et survirilisée - ce qui permet d'assurer la

pérennité de son effet castrateur sur les hommes noirs, à qui
elle interdit de devenir de «vrais» patriarches, c'est-à-dire de
«vrais» dominants.» Eisa Dorlin.

Toutes des victimes?

Cette anthologie du féminisme africain-américain
présente des visions féministes alternatives. D'où son grand
intérêt ainsi que ses remises en question de certains poncifs
féministes. Remise en cause de l'historiographie, de la sororité

mais aussi de l'adéquation femme et victime:
«L'idéologie sexiste enseigne aux femmes que la féminité

implique d'être une victime. Au lieu de rejeter cette équation
(qui ne rend pas compte de l'expérience féminine, car dans
leur vie quotidienne, la plupart des femmes ne sont pas
constamment des «victimes» passives et vulnérables), les
féministes y ont souscrit, faisant de la condition de victime le

dénominateur commun qui permet aux femmes de s'unir. Le
fait de s'identifier comme «victimes» leur permettait [aux
féministes] d'abdiquer toute responsabilité dans la construction

et la perpétuation du sexisme, du racisme et de l'exclusion

sociale, ce qu'elles firent en insistant pour que seuls les
hommes soient considérés comme des ennemis.» Bell
Hooks.



Hie 2009 dossier
1

Points de vue de dominées

Les black féministes se sont notamment battues pour faire
entendre leur point de vue spécifique. La condition féminine
n'est pas unique et universelle. Les femmes sont multiples,
n'ont pas les mêmes besoins, ne souffrent pas des même
discriminations et n'ont pas forcément la même interprétation

de la réalité. Lorsque l'on appartient à un groupe
particulièrement discriminé comme celui des femmes de couleur, il

est difficile de faire valoir ses expériences et d'accéder à la
crédibilité :

«... les études féministes ne doivent pas se réfugier
derrière une méthodologie prétendument «objective», derrière
un académisme qui a historiquement permis d'invisibiliser
l'histoire des groupes les plus dominés, qualifiant leurs
expériences, leurs résistances ou leurs pensées et cultures
d'inexistantes, d'insignifiantes ou de par trop militantes. Ceux
qui contrôlent les écoles, les médias et les autres institutions
culturelles savent établir la supériorité de leur vision de la réalité

sur d'autres interprétations. Alors que leur expérience de
groupe opprimé leur donne un regard différent sur le monde,
les Africaines-Américaines n'exercent aucun contrôle sur les
appareils sociaux qui assurent l'hégémonie idéologique, ce
qui rend difficile l'expression de leur point de vue. Aux inégalités

de pouvoir entre les groupes correspondent des inégalités

dans l'accès aux ressources indispensables pour diffuser
ses propres perspectives auprès d'un public élargi.» Patricia
Hill Collins.

Le savoir: relatifet subjectif

La production et la validation du savoir ne sont pas des
phénomènes neutres ou objectifs, malgré leur prétention à
l'universalité. Toute construction et légitimation des connaissances

dépend du contexte à partir duquel elle établit des
critères et, au final, transmet l'idéologie dominante. Ainsi, les
points de vue alternatifs, dont les critères de validation diffèrent

du mainstream, sont «naturellement» exclus des grands
circuits de production et de diffusion du savoir.

«Cette exclusion hors du processus de validation du
savoir passe notamment par la promotion de quelques-unes
d'entre elles [les féministes noires] à des positions d'autorité
dans des institutions de légitimation du savoir: elles sont
alors incitées à adhérer aux présupposés sur l'infériorité des
femmes noires, partagés par la communauté universitaire et
la culture dans son ensemble. Celles qui acceptent ces
présupposés ont de fortes chances d'être récompensées par
leur institutions, tout en payant souvent cette compromission
au prix fort sur le plan personnel. Celles qui les contestent
courent le risque d'être ostracisées.» Patricia Hill Collins

Une écriture
quasi-hypnotique
Femme, noire et auteure
de science-fiction

En matière de lecture, très souvent, «on est»
science-fiction. Ou comme moi, «on ne l'est» pas.
Sans m'en apercevoir, il m'est pourtant arrivé tout
récemment de choisir en bibliothèque un livre de
science-fiction. Presque à mon insu, j'ai été intriguée,
puis progressivement absorbée par une écriture, un
univers, des personnages inhabituels et mystérieux. Ceux
d'un recueil de nouvelles Bloodchild and other Stories.

Stefania Kirschmann

J'étais tombée sur Octavia E. Butler. Une écrivaine noire
américaine de science-fiction. En d'autres mots, une
extraterrestre. Personnage hors norme, Octavia Butler a vécu son
enfance dans un milieu très défavorisé. Elle s'est pourtant
spontanément mise à écrire, dès l'âge de douze ans, de
petites histoires se déroulant dans des mondes imaginaires.
Très grande et au physique particulier, extrêmement introvertie,

elle a néanmoins persévéré, écrivant en dehors de ses
heures de travail ou plutôt de petits boulots marginaux.
Octavia Butler a fait des études de lettres. Dans les années
septante, elle réussit à être la première femme noire à se faire
publier dans ce domaine littéraire, monopolisé par une
certaine classe d'hommes blancs.

Ce qui frappe chez elle, outre son écriture quasi-hypnotique

et ses personnages, ce sont les préoccupations mises
en exergue: environnement, science, écologie, problèmes
sociaux, spiritualité, espoirs utopiques, tendance autodestructrice

de l'être humain. Mais surtout, elle est ouvertement
féministe: il est par exemple frappant de constater qu'elle
met en valeur des personnages de femmes noires, réutilisant
souvent le thème de l'esclavage, et ses sous-thèmes comme
ceux liés aux conséquences sociales, culturelles et raciales.
L'un de ses romans les plus connus Kindred - souvent cité
dans les bibliographies de Black Studies - raconte l'histoire
d'une jeune fille noire qui retourne au temps de l'esclavage.

La plupart des ouvrages d'Octavia Butler sont composés
de «cycles» comprenant plusieurs volumes dont certains ont
été primés. Seule une petite partie d'entre eux a été traduite
en français.

Octavia Butler est brutalement décédée en 2006.

La bibliographie d'Octavia E Butler est composée de cinq romans
du cycle Patternalist, de trois romans du cycle Lilith's Brood

(Xénogenèse), de deux Paraboles, et de deux romans isolés
Kindred et Fledgling. Le recueil de nouvelles Bloodchild and other
Stories aux éditions Paperback a la particularité d'avoir un
commentaire de l'auteure sur la genèse de chacune des nouvelles.

14 Black feminism, Anthologie du féminisme africain-américain, 1975-2000,
textes choisis et présentés par Eisa Dorlin, L'Harmattan 2008.

OV


	Toutes blanches ?

