Zeitschrift: L'Emilie : magazine socio-culturelles
Herausgeber: Association Femmes en Suisse et le Mouvement féministe

Band: [97] (2009)

Heft: 1527

Rubrik: Black feminism : voyage en altérité
Autor: [s.n]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BT . NGl W LWL —TREN/Z R

émilie mars 2009 dossier

Black feminism
Voyage en altérité

Parce que nous préférons la journée deS femmeS a la journée de La Femme,

nous avons eu envie de vous emmener en voyage. Une occasion de découvrir

des visions féministes alternatives venues cette fois d’Outre-Atlantique.

Cette incursion dans les féminismes africains-américains n’est pas exhaustive

ni forcément représentative. Cependant, le livre Black feminism d’Elsa Dorlin

- une anthologie de textes issus du féminisme noir — un détour par 'identité métissée
des Chicanas ainsi qu’un panorama de la représentation des Afro-Américaines

au cinéma, vous permettront d’apprécier la richesse des féminismes.

«Nous, les femmes» se décline bien au pluriel, non?

Toutes blanches?

«Le féminisme noir a représenté une véritable révolution
politique et théorique pour I'ensemble des féminismes
nord-américains et, dans une moindre mesure, euro-
péens», affirme la maitresse de conférence en philoso-
phie* Elsa Dorlin. C’est slirement pour cette raison

que la philosophe a décidé d’'éditer une anthologie

des textes fondateurs des études féeministes noires.

Cet ouvrage constitue une belle opportunité

de découvrir des visions féministes alternatives

propres a élargir nos horizons. Morceaux choisis.

* A I'Université de Paris 1 Panthéon-Sorbonne.

Estelle Pralong

12

|y



[ R

N W 2L L.

L’histoire du féminisme africain-américain est indissocia-
blement liée a celle de I'esclavage nord-américain. C’est
d’ailleurs, selon Elsa Dorlin, de la lutte pour abolir ce dernier
qgu’est né le mouvement suffragiste américain. Le féminisme
noir s’est rapidement retrouvé au prise avec la question per-
verse de la priorité: droit de vote des Noirs ou droit de vote
des femmes? Que choisir, la solidarité avec les féministes
blanches ou la loyauté aux hommes noirs? Mais tout
d’abord, qu’est-ce que le black feminism?

«Par black feminism, il ne faut pas entendre les féministes
«noires», mais un courant de pensée politique qui, au sein du
féminisme, a défini la domination de genre sans jamais I'iso-
ler des autres rapports de pouvoir, a commencer par le
racisme ou le rapport de classe, et qui pouvait comprendre,
dans les année soixante-dix, des féministes «chicanas»,
«natives américaines», «sino-américaines», ou du «tiers
monde». Ce point de vue donne lieu a des luttes, a une
appréhension des rapports de force et a une construction de
I'identité politique et féministe, différentes de celles d’autres
groupes.» Elsa Dorlin.

Nous, les femmes

Qui est ce nous dans «nous les femmes», se demandent
les black féministes de la deuxieme vague? Ces dernieres
dénoncent I'ignorance ou l'indifférence — en un mot le
racisme - des féministes blanches pour la condition des
femmes de couleur et leur expérience de I|'oppression
patriarcale. Toutes les femmes sont blanches, «car c’est bien
au nom de cette féminité blanche, ou plutét de cette norme
racisée de la féminité» que les militant.e.s des droits des
femmes se battent. Le sexisme est posé comme un dénomi-
nateur commun d’une identité féminine universelle. Pourtant,
les rapports de pouvoir — sexe, race, classe - s’'imbriquent et
modifient le vécu des femmes selon leur position dans I’échi-
quier social. De plus, le racisme assure la pérennité du
patriarcat : «’adhésion zélée d’une partie du mouvement
noir a un idéal hétérosexiste témoigne de la prégnance et de
la validité de cet idéal pour la société américaine en général:
les privileges blancs étant pergus comme inextricablement
liés a un «ordre sexuel».» Il s’agit de lutter a la fois contre
I'oppression raciste, sexuelle, hétérosexuelle et de classe,
d’ou gu’elles viennent.

]

La diva des allocs

«Dés la période esclavagiste s’est construit ce mythe du
«matriarcat noir»: une forme d’organisation sociale littérale-
ment monstrueuse, dans laquelle I'ordre «naturel» des sexes
est inversé. Une organisation sociale ou les femmes noires
sont présentées comme de «mauvaises» meres, des femmes
abusives et castratrices. (...) Dans sa version contemporaine,
le mythe du «matriarcat noir» constitue un nceud de patholo-
gies morales, sociales et politiques: taux élevé de divorces,
d’unions illégitimes, cycle de la pauvreté et de la délinquance
et, du fait de la dépendance envers I'Etat social, ruine de ce
dernier. Le matriarcat noir s’articule autour d’une figure
emblématique: celle de la welfare mother ou welfare queen —
la diva des allocs. Cette figure est éminemment sexuelle, a la
fois surérotisée et survirilisée — ce qui permet d’assurer la
pérennité de son effet castrateur sur les hommes noirs, a qui
elle interdit de devenir de «vrais» patriarches, c’est-a-dire de
«vrais» dominants.» Elsa Dorlin.

Toutes des victimes?

Cette anthologie du féminisme africain-américain pré-
sente des visions féministes alternatives. D’ou son grand
intérét ainsi que ses remises en question de certains poncifs
féministes. Remise en cause de I'historiographie, de la soro-
rité mais aussi de I’'adéquation femme et victime:

«L’idéologie sexiste enseigne aux femmes que la féminité
implique d’étre une victime. Au lieu de rejeter cette équation
(qui ne rend pas compte de I'expérience féminine, car dans
leur vie quotidienne, la plupart des femmes ne sont pas
constamment des «victimes» passives et vulnérables), les
féministes y ont souscrit, faisant de la condition de victime le
dénominateur commun qui permet aux femmes de s’unir. Le
fait de s’identifier comme «victimes» leur permettait [aux
féministes] d’abdiquer toute responsabilité dans la construc-
tion et la perpétuation du sexisme, du racisme et de I'exclu-
sion sociale, ce gu’elles firent en insistant pour que seuls les
hommes soient considérés comme des ennemis.» Bell
Hooks.

13



14

EEAENA Y B A

émilie mars 2009 dossier

Points de vue de dominées

Les black féministes se sont notamment battues pour faire
entendre leur point de vue spécifique. La condition féminine
n’'est pas unique et universelle. Les femmes sont multiples,
n'ont pas les mémes besoins, ne souffrent pas des méme
discriminations et n’ont pas forcément la méme interpréta-
tion de la réalité. Lorsque I'on appartient a un groupe particu-
lierement discriminé comme celui des femmes de couleur, il
est difficile de faire valoir ses expériences et d’accéder a la
crédibilité :

«... les études féministes ne doivent pas se réfugier der-
riere une méthodologie prétendument «objective», derriere
un académisme qui a historiquement permis d’invisibiliser
I’histoire des groupes les plus dominés, qualifiant leurs expé-
riences, leurs résistances ou leurs pensées et cultures d'in-
existantes, d’'insignifiantes ou de par trop militantes. ... Ceux
qui contrélent les écoles, les médias et les autres institutions
culturelles savent établir la supériorité de leur vision de la réa-
lité sur d’autres interprétations. Alors que leur expérience de
groupe opprime leur donne un regard différent sur le monde,
les Africaines-Ameéricaines n’exercent aucun contrdle sur les
appareils sociaux qui assurent ’'hégémonie idéologique, ce
qui rend difficile I'expression de leur point de vue. Aux inéga-
lités de pouvoir entre les groupes correspondent des inégali-
tés dans 'acces aux ressources indispensables pour diffuser
ses propres perspectives aupres d’'un public élargi.» Patricia
Hill Collins.

Le savoir: relatif et subjectif

La production et la validation du savoir ne sont pas des
phénomenes neutres ou objectifs, malgré leur prétention a
I'universalité. Toute construction et légitimation des connais-
sances dépend du contexte a partir duquel elle établit des
critéres et, au final, transmet I'idéologie dominante. Ainsi, les
points de vue alternatifs, dont les criteres de validation diffe-
rent du mainstream, sont «naturellement» exclus des grands
circuits de production et de diffusion du savoir.

«Cette exclusion hors du processus de validation du
savoir passe notamment par la promotion de quelques-unes
d’entre elles [les féministes noires] a des positions d’autorité
dans des institutions de légitimation du savoir: elles sont
alors incitées a adhérer aux présupposeés sur l'infériorité des
femmes noires, partagés par la communauté universitaire et
la culture dans son ensemble. Celles qui acceptent ces pré-
supposés ont de fortes chances d’étre récompensées par
leur institutions, tout en payant souvent cette compromission
au prix fort sur le plan personnel. Celles qui les contestent
courent le risque d’étre ostracisées.» Patricia Hill Collins

Black feminism, Anthologie du féminisme africain-américain, 1975-2000,
textes choisis et présentés par Elsa Dorlin, L'Harmattan 2008.

Une écriture
quasi-hypnotique

Femme, noire et auteure
de science-fiction

En matiéere de lecture, trés souvent, «on est»
science-fiction. Ou comme moi, «on ne I'est» pas.

Sans m’en apercevoir, il m’est pourtant arrivé tout
récemment de choisir en bibliotheque un livre de
science-fiction. Presque a mon insu, j’ai été intriguée,
puis progressivement absorbée par une écriture, un uni-
vers, des personnages inhabituels et mystérieux. Ceux
d’un recueil de nouvelles Bloodchild and other Stories.

Stefania Kirschmann

J’étais tombée sur Octavia E. Butler. Une écrivaine noire
américaine de science-fiction. En d’autres mots, une extra-
terrestre. Personnage hors norme, Octavia Butler a vécu son
enfance dans un milieu trés défavorisé. Elle s’est pourtant
spontanément mise a écrire, des I'age de douze ans, de
petites histoires se déroulant dans des mondes imaginaires.
Trés grande et au physique particulier, extrémement introver-
tie, elle a néanmoins persévere, écrivant en dehors de ses
heures de travail ou plutét de petits boulots marginaux.
Octavia Butler a fait des études de lettres. Dans les années
septante, elle réussit a étre la premiére femme noire a se faire
publier dans ce domaine littéraire, monopolisé par une cer-
taine classe d’hommes blancs.

Ce qui frappe chez elle, outre son écriture quasi-hypno-
tique et ses personnages, ce sont les préoccupations mises
en exergue: environnement, science, écologie, problemes
sociaux, spiritualité, espoirs utopiques, tendance autodes-
tructrice de I'étre humain. Mais surtout, elle est ouvertement
féministe: il est par exemple frappant de constater qu'elle
met en valeur des personnages de femmes noires, réutilisant
souvent le theme de I'esclavage, et ses sous-themes comme
ceux liés aux conséquences sociales, culturelles et raciales.
L'un de ses romans les plus connus Kindred — souvent cité
dans les bibliographies de Black Studies - raconte I'histoire
d'une jeune fille noire qui retourne au temps de I'esclavage.

La plupart des ouvrages d'Octavia Butler sont composeés
de «cycles» comprenant plusieurs volumes dont certains ont
eté primés. Seule une petite partie d’entre eux a été traduite
en francgais.

Octavia Butler est brutalement décedee en 2006.

La bibliographie d'Octavia E. Butler est composée de cinq romans
au cycle Patternalist, de trois romans du cycle Lilith's Brood
(Xénogenese), de deux Paraboles, et de deux romans isolés
Kindred et Fledgling. Le recueil de nouvelles Bloodchild and other
Stories aux éditions Paperback a la particularité d'avoir un com-
mentaire de I'auteure sur la genése de chacune des nouvelles.

7|




Le féminisme
dissident
des Chicanas

C’est au travers d’une large production théorique,
littéraire et militante, que les féministes Chicanas font
I’'analyse de I’expérience «féminine» de la colonisation,
de I'esclavagisme et du racisme. D’origine mexicaine,
nées et/ou vivant sur le sol des Etats-Unis, elles ques-
tionnent les formes invisibles et complexes que peut
prendre le colonialisme dans le pays de I'oncle Sam.
Toujours on the border, les Chicanas se réapproprient
le langage et la culture pour créer, revendiquer

et valoriser une identité métissée.

Stéphanie Giauque

«Si on me refuse le droit de retourner chez moi, je resterai
et revendiquerai mon espace en créant une nouvelle culture,
une culture metisse — una cultura mestiza —, avec ma propre
charpente, mes propres briques, mon mortier et ma propre
architecture féministe.»

Gloria Anzaldua, Borderlands/La Frontera:
The New Mestiza, San Francisco, Aunt Lute Press, 1987

Les origines

La guerre mexico-étasunienne de 1848 et la révolution
mexicaine de 1910 ont conduit de nombreuses familles
mexicaines a migrer aux Etats-Unis. Une fois sur le sol amé-
ricain, les femmes mexicaines ont eu acces au marché du
travail et ont ainsi pu peu a peu s’émanciper de la tradition
mexicaine a laquelle elles étaient subordonnées. Méme si le
marché du travail les cantonnait a investir les secteurs d’ac-
tivités «féminins», et que leurs salaires étaient moins élevés
que ceux des femmes américaines blanches, les femmes
mexicaines ont pour la premiere fois eu accés a une identité
sociale indépendante des hommes. Elles n’étaient plus uni-
quement meres, sceurs ou épouses, mais aussi travailleuses,
collegues, employées.

C’est au debut des années 70, au moment ou le mouve-
ment nationaliste Chicano était au comble de sa force que le
féminisme Chicana est né. Celles-ci se sont séparées des
Chicanos suite a la prise de conscience des inégalités de
genre qui existaient a I'intérieur comme a I'extérieur du mou-
vement. Par la suite, les Chicanos ne leur ont jamais accordé
leur soutien et leur ont reproché d’avoir renié leur culture
d’origine.

Femmes, Mexicaines et Américaines

Les féminismes occidentaux ont servi de terreau aux
Chicanas sans pour autant qu’elles aient conserveé tous leurs
concepts. Bien au contraire, elles ont pris de la distance avec
un grand nombre d’entre eux et ont critique, tout comme les
autres féminismes post-coloniaux, les rapports de domina-
tion recréés par les féministes occidentales. Par exemple, en
déconstruisant I'image repoussoir de la femme du «tiers-
monde». Mais avant tout, les Chicanas ont créé leurs propres
concepts de genre, leurs propres idées sur la sexualité. Elles
ont tenté de briser les stéréotypes, de faire prendre
conscience des discriminations dont elles souffrent en tant
que femmes chicanas sur le sol étasunien et de faire recon-
naitre leur identité a la fois mexicaine et américaine.

On the border

Gloria Anzaldua, chicana texane, lesbienne, écrivaine et
militante, est I'auteure de Borderlands/La Frontera: The New
Mestiza, une des publications les plus influentes du fémi-
nisme chicana. Dans ce texte, elle joue sur le croisement des
frontiéres linguistiques, culturelles et sociales en utilisant un
anglais métissé de castillan. Elle démontre que le discours
colonial crée une frontiere qui divise géographiquement et
théoriquement I'espace en plagant les «Autres», ici les
Chicanas, dans la marge, a la frontiere. Gloria Anzaldua
explique que méme si les femmes chicanas sont toujours a la
limite entre leur identité mexicaine, indigene et américaine,
elles ont su utiliser cet espace de transition pour constituer
une conscience mestiza (métisse) ou elles peuvent se reven-
diquer Mexicaines ET Ameéricaines. Et que la valorisation de
cette double identité passe par la réécriture de I'histoire de la
colonisation afin de décoloniser I'imaginaire.

2SS al |\ N

15



16

T, Ll

émilie mars 2009 dossier

Ecrans noirEs

Nourrices, sex toys ou tigresses:
la femme afro-américaine
au cinéma

Noire dans une société blanche, femme dans une
société patriarcale, anciennement esclave dans une
sociéteé libre, réceptacle de fantasmes et de peurs, la
femme afro-américaine est issue d’une histoire doulou-
reuse et d’un groupe social particulierement discriminé.
Si elle a longtemps été caractérisée par I'invisibilité, son
image a I’écran est un amalgame de stéréotypes liés a
sa sexualité.

Briana Berg

Double marginalisation, double allégeance

L’'histoire du féminisme afro-américain, compris ici comme
le mouvement féministe développé aux Etats-Unis par les
Noires américaines dans les années 1960-1970, est celle
d’une double marginalisation. Il est marqué des ses débuts
par sa double allégeance: au nationalisme noir, qui reven-
dique les droits des Noirs américains, et a la libération des
femmes. Tant son développement que ses formes d’expres-
sion refletent cette double appartenance; les théoriciennes
du mouvement évoquent un phénomene de «double
conscience», une forme de dualité dans la perception de soi.
Si le féminisme américain des premiers temps a été beau-
coup critiqué pour son caractére majoritairement blanc, il a
évolué vers une hybridation sous I'impulsion de militantes
noires dans les années 70, intégrant peu a peu d’autres pro-
blématiques a la lutte féministe comme celle de la race, de
|'orientation sexuelle, de la classe sociale. Le nationalisme
noir, lui, est critiqué pour sa volonté de mettre en place un
systeme patriarcal. Certaines féministes Noires américaines
iront méme jusqu'a comparer le sexisme des Afro-
Ameéricains au racisme de la société blanche.

La branche artistique du Black Power, les Black Arts, offre
néanmoins a la femme afro-américaine un moyen d'expres-
sion privilégié pour changer I'image d’elle qui lui est renvoyéee
par tous les groupes dominants. Les films, romans, et
poemes des Noires américaines évoquent pour la plupart les
injustices et les abus dont elles sont victimes, souvent aux
mains des hommes de leur propre communauté. Les acti-
vistes Noirs américains s'irritent en retour de la vision néga-
tive d’eux-mémes qui leur est renvoyée par les femmes. Ces
points d’achoppement entre hommes et femmes afro-ameri-
cain.e.s sont remis en jeu au cinéma encore aujourd’hui.

Ecrans blancs, servantes noires

Depuis les débuts du cinématographe, la femme noire a
été systématiquement calomniée a I'écran, qu’il s’agisse de
son physique, de sa sexualité ou de ses meceurs. Les pre-
mieres images de la femme noire a I'écran la cantonnent
dans le réle de la mamma noire, a la fois servante et nourri-
ciere, de Naissance d’une nation (D.W.Griffith, 1915) a Autant
en emporte le vent (1939) ou encore Imitation of Life (D. Sirk,
1959). Ce personnage asexué et maternel satisferait la
nécessité de la société blanche de croire en une servante
dévouée subordonnant ses propres besoins a ceux de ses
maitres, perpétuant ainsi I'idée de leur supériorité. Une autre
représentation de la femme noire est basée sur le mythe du
sauvage primitif, a I'intelligence limitée, de nature infantile et
sensuelle. Le stéréotype de la sexualité animale de la femme
noire apparait tres tét au cinéma, par exemple dans le musi-
cal Hallelujah (King Vidor, 1929), un film étonnant pour son
temps car entierement joué par des acteur.e.s noir.e.s, a la
fois poétique et empreint de paternalisme.




Black is beautiful

Dans les années 70, une nouvelle identité Noire améri-
caine émerge peu a peu, centrée sur la beauté et I'africanite,
avec son slogan Black is beautiful. En paralléle, 'image de la
sexualité débridée de la femme noire, reprise par les Noirs
américains eux-mémes, va aller en s’amplifiant. Certains mili-
tants du Black Power demandent en effet aux femmes d’uti-
liser le sexe comme arme de lutte, renforgant ainsi ce stéréo-
type. Le cinéma s’empare de ces images; c’est I'avenement
de la Blaxploitation, des films faits par des Afro-Ameéricains,
avec des acteur.e.s noir.e.s, qui se déroulent dans les milieux
urbains et évoquent le quotidien des ghettos.

Le terme blaxploitation est une contraction de black et de
exploitation. Il s’agit de films qui mettent en scene I'exploita-
tion des personnes noires dans la société des Blanc.he.s.
Les héros sont des sortes de James Bond noirs, extréme-
ment charismatiques, qui savent se jouer du systeme. La
Blaxploitation est également notable pour ses héroines
noires. Une femme peut étre le centre, le sujet et le moteur
d’'un film. L’égérie de ce courant est I'actrice Pam Girier,
connue pour ses roles dans Coffy (J. Hill, 1973) et dans Foxy
Brown (J. Hill, 1974), et devenue aujourd’hui une véritable
icone culturelle. Ces personnages de femmes fortes ne s’en
laissent pas conter; elles se battent contre la misere, la
drogue et les abus en tous genres pour le bien de leur famille
et leur communauté.

ie mars §09

-~

[ DMl 4 A

Une réactualisation des traumatismes

Les films de Blaxploitation au féminin remettent en scene
deux traumatismes: celui lié a I'esclavage, et celui lié au sys-
téme patriarcal. Pam Grier y est tour a tour humiliée, rabais-
sée, battue, violée, et méme torturée, en général par des
hommes blancs, mais aussi parfois par des hommes noirs.
Sa vengeance, a la hauteur de ce qu’elle subit, est a la fois
celle du peuple noir sur les Blancs et celle de la femme sur
I’'homme. Les sévices que les uns et les autres s’infligent
dans ces films réactualisent le traumatisme de I'esclavage de
maniére répétée, I'inversent et y répondent: un homme noir
est trainé derriere un véhicule roulant a toute vitesse, une
forme de mise a mort qui était régulierement pratiquée par le
Ku Klux Klan dans les états du Sud; Foxy Brown est ramenée
ala raison a coups de fouet et son agresseur la traine sur plu-
sieurs metres, laniere autour du cou, évoquant a la fois le
fouet de I'esclavagiste et le lynchage; Foxy Brown castre un
Blanc pour le punir, comme on émasculait les Noirs soup-
connés d’avoir eu des rapports sexuels avec une femme
blanche...

Cette image nouvelle image de la femme noire est a la fois
un bond en avant et un retour en arriére. Si la femme est enfin
considérée comme I'égale de ’'homme, en tout cas a I'écran,
elle est aussi un objet sexuel et de spectacle. Les héroines de
la Blaxploitation sont sensuelles et féminines; elles répondent
d’égale a égal aux mauvais traitements que leur infligent des
Blancs racistes et n’hésitent pas a utiliser leurs charmes pour
arriver a leurs fins. Elles articulent ainsi une position féministe
avec celle du Black Power, tout en demeurant lices a la
famille. L'image de la femme noire est encore stéréotypée
dans ces films, mais les stéréotypes ont été remaniés de
sorte a n’en garder que les aspects positifs: la dévotion de la
mamma nourriciere, mais envers sa propre famille ou com-
munauté; la force de la matriarche, sans le coté castrateur; la
féminité voluptueuse, sans la promiscuité, puisque ces
héroines utilisent leur corps par choix sans le vendre.
Néanmoins, la Blaxploitation associe une fois de plus la
sexualité de la femme afro-américaine a la sauvagerie. Son
impact perdure aujourd’hui, a I’écran a travers des films hom-
mages comme Jackie Brown (1997) de Quentin Tarantino, ou
dans la culture rap et hip hop.

17



18

Y-

émilie mars 2009 dossier

Dissensions autour de la question de I'image

Dans les années 80, les tensions entre les hommes et les
femmes de la communauté noire culminent autour de I'adap-
tation au cinéma trés médiatisée du roman La couleur
pourpre. Ecrit par une Afro-Américaine, Alice Walker, mais
réalisé par Steven Spielberg et scénarisé par Menno Meyjes,
tous deux des hommes de race blanche, La couleur pourpre
est un film sentimental, abondant en clichés cinématogra-
phigues et en stéréotypes raciaux. Mais les protagonistes du
film sont des Noir.e.s américain.e.s; le personnage central est
une femme a la merci des hommes, qu’ils soient blancs ou
noirs, un étre tout en bas de I'échelle sociale, sans droits et
sans voix, en butte aux humiliations et aux mauvais traite-
ments. Le film met en scene des femmes afro-américaines
comme jamais auparavant. Rarement la caméra, dans le
cinéma ameéricain, s’était-elle centrée ainsi, en gros plans,
sur un visage de femme noire. La couleur pourpre suscite
immédiatement de nombreuses controverses, notamment au
sujet de la représentation tres négative de I’Afro-Américain.

Spike Lee, un des realisateurs noir américain les plus
connus, s’est élevé contre La couleur pourpre et sa représen-
tation de la brutalité de I'homme noir. Il aurait tourné en par-
tie le film Nola Darling n’en fait qu’a sa téte (1986) en repré-
sailles. Nola Darling met en scéne les aventures sexuelles
d’une jeune femme noire a la fois adulée et dénigrée par ses
partenaires. Le film a suscité de nombreuses analyses et
débats chez les théoriciennes féministes. Il dresse le portrait
d’une femme libérée, assumant ses choix sans mentir, mais
uniquement régie par le sexe. Le cinéaste dépeint un person-
nage inconstant et hésitant, méme s’il n’est pas tendre avec
ses personnages masculins, infantiles et peu sirs d’eux-
mémes. Finalement, Nola Darling est violée par I'un de ses
partenaires, et en réponse s’attache a lui, avant de se
remettre a papillonner. Spike Lee perpétue ainsi dans ce film
le stéréotype de I'Afro-Américaine a la sexualité débridee,
tout en justifiant la violence de 'homme noir comme une
réponse plus ou moins légitime a la promiscuité féminine.

Le cinéma noir indépendant

Des les années 60, un cinéma indépendant noir com-
mence a émerger, proposant des représentations alterna-
tives de la femme d’origine africaine. Charles Burnett, un des
pionniers de ce cinéma, offre un magnifique portrait de
femme dans To Sleep With Anger (1990). Ses films évoquent
le quotidien de familles ordinaires, entre racines africaines et
intégration américaine. Dans To Sleep With Anger, un homme
surgit du passé, en partie émissaire diabolique, en partie
retour du refoulé, et seme la zizanie dans une famille. La
seule personne de la maisonnée qu'il respecte et qui ne se
fait pas prendre dans son jeu est la meére, un personnage
calme, souriant, positif, un rempart contre la folie du monde
signifiée par l'intrus. Si ce personnage est avant tout mater-
nel et que la question de sa sexualité n'est pas abordee,
cette image positive d’'une femme au foyer noire, soutien de
sa famille, est importante, car elle s'oppose a I'image nega-
tive véhiculée par le rapport Moynihan(1) (1965). Ce rapport,
destiné a faire avancer la cause des citoyens afro-ameri-
cains, a particulierement nui a I'image de la femme noire; la
famille afro-américaine y est décrite comme une unité dys-
fonctionnelle dont la structure matriarcale empéche I'évolu-
tion. L'image de la matriarche castratrice se doublera dans
les années Reagan d'une représentation de la meére de
famille afro-américaine droguée, vivant du chémage et don-
nant naissance a une ribambelle d'enfants nés de péres dif-
férents.

(1) Daniel Patrick Moynihan est un sociologue et un homme politique
americain qui deviendra par la suite sénateur

/




[ Wi R,

Julie Dash

ie mars@§o09

[

2

.‘ ?.

Daughters of the Dust de Julie Dash

A ce jour, I'image la plus positive et la plus intéressante de
la femme noire américaine a I’écran est celle offerte par la
réalisatrice afro-américaine Julie Dash dans son magnifique
Daughters of the Dust (1991). Cette ceuvre, qui a été inscrite
au Registre National du Film des Etats-Unis en 2004, est le
premier film réalisé par une femme noire a passer dans les
salles. Daughters of the Dust raconte, a travers le récit d’'une
enfant qui n’est pas encore née, la derniere journée d’une
famille gullah avant son immigration vers le continent améri-
cain. Les gullah sont des descendant.e.s d’esclaves habitant
les iles de la Caroline du Sud, qui pour des raisons géogra-
phiques et historiques ont pu garder des liens forts avec leur
identité africaine. Le film brosse le portrait de trois généra-
tions de femmes tout en intégrant de nombreux aspects de la
culture africaine dans le récit. La théoricienne Manthia
Diawara (2) qualifie ce type de film de «afrafemcentrique»,
c’est-a-dire spécifiquement centré sur la culture afro-améri-
caine féminine. Les récits individuels de ces femmes, de la
matriarche a I'enfant encore a naitre, ainsi que leurs interac-
tions, entre elles, avec les hommes, et avec les Blancs, évo-
quent une variété de vécus historiques, I'influence de diffé-
rentes cultures et donnent naissance a une multitude
d’identités féminines. La beauté des images et des portraits
de femmes, la forme non narrative et symbolique de
Daughters of the Dust sont autant d’invitations a la réverie.

Ainsi, I’essor du cinéma indépendant noir dans les années
quatre-vingts et nonante n’a pas a amené un changement
radical dans la maniére de représenter les Afro-Américains.
Si certains cinéastes, tels Spike Lee, connaissent la noto-
riété, I'image de la femme noire dans leurs films n’est pas
plus positive que celle proposée par le cinéma hollywoodien.
La définition par la sexualité de la femme noire a I'écran, ainsi
que 'omniprésence des narratifs de type sexuel dans les-
quels elle évolue, persiste. Pour les féministes afro-améri-
caines, la question de la violence et de la politique sexiste
dans la communauté noire doit étre mise en lumiére afin
qu’un changement puisse s’amorcer.

(2) Diawara, Manthia. Black American Cinema. New York : Routledge, 1993.
La plupart de ces films peuvent étre loués au Cinoche

& Chéne-Bourg. Daughters of the Dust se trouve
a la bibliotheque de I'Université de Dorigny a Lausanne.

19



	Black feminism : voyage en altérité
	Toutes blanches ?
	Une écriture quasi-hypnotique : femme, noire et auteure de science-fiction
	Le féminisme dissident des Chicanas
	Ecrans noirEs


