
Zeitschrift: L'Émilie : magazine socio-culturelles

Herausgeber: Association Femmes en Suisse et le Mouvement féministe

Band: [97] (2009)

Heft: 1526

Rubrik: Mille et un couples : entre autonomie et fusion

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


émilie février 2009 dOSSÌer

Mille et un couples
Entre autonomie et fusion
Depuis les années soixante, la famille et le couple seraient en crise. Des mariages plus tardifs,
la montée du concubinage, des relations de couples fragilisées avec de plus en plus de divorces.
Alors, crise ou élargissement du champ des possibles? En l'honneur de la Saint-Valentin et d'un détour
par ses origines, l'émiliE vous emmène faire un tour au pays des Mille et un couples. Avec l'autonomisation
de l'individu.e par rapport à la société, l'émancipation féminine, de nouveaux équilibres se créent
entre le besoin de fusion et celui d'une «chambre à soi».
A ce propos, une sociologue française nous servira de guide pour une visite chez les «femmes seules».
Entre pérennité du couple traditionnel et modes de vie «hors norme», ce début de XXIe siècle se cherche encore.

La Saint-Valentin,
faites de l'amour
Farouches célibataires, jeunes divorcées, juste larguées,
futures ex-mariées, toujours pas casées,
la Saint-Valentin n'est pas le plus beau jour de votre vie.
Osons dire que pour vous, la Saint-Valentin, ça craint.
Pour toutes les autres, celles qui roucoulent à deux
et se doivent d'y croire, chaque 14 février est un hymne
à l'amour. Mesdames, avant de pétitionner pour
sa suppression du calendrier ou son extension, faites
donc un tour dans la machine à remonter le temps
et découvrez les dessous d'une fête libertine qui offrait
ponctuellement aux femmes un espace
de transgression.

Nathalie Brochard

// était unefois.

...dans l'Antiquité des traces de cette fête puisque le mois
de gamélion (mi-janvier à mi-février) était dédié au mariage
de Zeus et de Héra. A cette époque, la sexualité se vit souvent

en dehors du couple qui se concentre sur la descendance

à assurer. Selon les sociétés, c'est plus ou moins
permissif, affiché ou non. Mais dans le monde antique patriarcal,
il est rare que les femmes soient autorisées aux mêmes
écarts que les hommes. Nous n'en sommes qu'à l'âge de
pierre de l'émancipation féminine. Il faut savoir pour la petite
histoire que Héra la déesse du mariage fut la plus cocue de
la mythologie.

La Rome antique perpétue la tradition en faisant du 15
février le jour des Lupercales. Le festival de Lupercus, dieu
de la fertilité, mi-homme mi-bouc, donne lieu à de joyeuses
festivités dans les rues envahies de jeunes filles désireuses
de tomber enceinte et d'avoir un accouchement facile. La

répartition des rôles sexués est alors très marquée et les filles
à qui on permet d'investir l'espace public le temps d'une soirée

ne le font pas pour revendiquer le divorce et l'avortement.
C'est beaucoup trop prématuré, attendons encore deux mille
ans. Pour l'heure, elles manifestent leur envie de devenir
épouse et mère. Un destin tout tracé.



Tu mefais tourner la tête

Plus tard, l'évêque de Terni qui a littéralement perdu la tête
pour une jeune fille, se fait décapiter le 14 février 273 pour
avoir converti la demoiselle et sa famille au christianisme. Du

coup, il est nommé saint. Eh oui, Saint-Valentin c'est lui. De
mauvaises langues racontent qu'il y en aurait eu trois. Les
mêmes disent qu'en 496, le pape Gélase aurait christianisé
les Lupercales païennes et déplacé la date au 14 février en
mémoire de l'évêque martyrisé. Les femmes allaient trouver
dans cette fête une brèche à la rigidité de la norme sociale et
sexuelle.

Le sociologue Serge Chaumier explique que «lorsqu'il
était coutumier de se marier en raison des intérêts de la

famille, la Saint-Valentin accordait aux épouses un espace
ponctuel où les règles pouvaient être transgressées». Il

précise que «dans le nord de la France, par exemple, la coutume
dite du valentinage concède aux épouses, pendant un jour
ou plus, toute familiarité avec un Valentin ou galantin célibataire

choisi par la dame au vu et au su des maris». Le valentinage

autorise certes l'adultère sentimental mais le rituel,
véritable pousse-au-crime, favorisera les échanges plus
profonds. D'ailleurs, comme le remarque le philologue
Philippe Camby, le mot «couple» apparu au Xlle siècle
désigne «l'adultère, c'est-à-dire l'amour entre deux amants
hors du mariage».

Othon de Grandson, chevalier vaudois au service de sa
Majesté (bien avant Bond puisqu'il maniait déjà le fléau* dans
les années 1370) aurait importé la pratique en Suisse dans
une version platonique: il écrit des poèmes et échange une
correspondance anonyme avec sa Valentine.

En mai, fais ce qu'il teplaît

Cette tolérance ne se limite pas au seul jour du 14 février.
Alain Corbellari, professeur associé de littérature française
médiévale à l'Université de Lausanne explique que «les
chansons de mai ou les reverdies évoquent le retour du
printemps... et ce qui l'accompagne». Les fêtes de mai autorisent

en effet les femmes à avoir des amants. Selon les
provinces et les cantons, elles constituent aussi des rites de
passage. Sortes de mariages à l'essai, elles permettent aux
jeunes gens de se rencontrer. On parle également de
mariages de bois vert qui ne durent qu'un été durant lequel
garçons et filles entretiennent des relations sexuelles sans
promesse d'engagement.

Cette incroyable liberté pour les femmes se voit par la
suite réduite à la veille et aux premiers jours de mai avant
d'être réprimée, comme le valentinage, sous l'effet combiné
de l'imposition religieuse et de la morale bourgeoise.

Mon cœur, passe-moi la salade

Aux XIXe et XXe siècles, le modèle de l'amour romantique
prédomine, celui du couple uni par amour. On est dans la
fusion amoureuse. A ce moment, le discours de l'Eglise se
développe essentiellement en direction des femmes: ce sont
surtout elles qui vont fusionner pour être au service de leur
époux. L'amour féminin dans le mariage est un amour du
dévouement. Et le signe qu'une femme aime son mari se
mesure à l'aune de sa soumission à celui-ci. Tout un imaginaire

se construit alors sur la perte de l'identité de la femme,
signe nécessaire au désir des hommes. La symbolique
religieuse établit le parallèle: les hommes se soumettent à Dieu,
les femmes aux hommes. Dans cette logique, la Saint-
Valentin devient une fête privée. En 1969, l'année érotique de
Gainsbourg, l'Eglise la retire de sa liste des jours fériés
officiels. L'amour chrétien ayant atteint le but d'enfermer les
femmes dans la mystique du service et du dévouement, il n'y
a aucune raison de maintenir une fête qui encourage l'adultère.

Ce modèle romantique idéalisé reste un piège pour les
femmes qui rêvent encore du prince charmant et s'y oublient.
Les filles, réveillez-vous : Revoluciòn y libertad Olé

*Le fléau est l'ancêtre moyenâgeux du nunchaku constitué
d'une masse suspendue à une chaîne et munie de pointes,
particulièrement répandu en Suisse

Serge Chaumier, La déliaison amoureuse, Armand Colin, 1999

Philippe Camby, L'érotisme et le sacré, Albin Michel, 1989

13

l'émilie février 2009



M *^ f/f/g? fé'rier 2009 d O S S i e r

1 *f t.* _ _ \* \Ä
03

' «
TS

t/«£ chambre h soi
Depuis les années septante, de nombreux articles paraissent sur les «femmes seules». Leur point commun?

• H a? ^ne vision Plutôt misérabiliste. Selon la sociologue française Erika Flahault, les discours médiatiques
^ '¦ ou pseudo-scientifiques tendent à réaffirmer «la validité d'un modèle de société fondé sur le couple et la famille».
Pj Ainsi, «si les femmes seules ont acquis une indépendance financière, c'est en sacrifiant leur vie privée à leur vie

professionnelle.» Leur liberté sexuelle - qui fait si peur aux épouses - les laisseraient finalement insatisfaites.
En outre, leur solitude ne résulterait que très rarement d'un choix, mais serait plutôt la conséquence de relations
ratées. Elles seraient souvent trop exigeantes envers les hommes, trop féministes? Pour la sociologue, il s'agit
de «susciter la peur de cette condition». Les femmes seules ne seraient donc pas toutes malheureuses? Enquête.

Estelle Pralong

Mais qui sont-elles, ces solitaires? A ce sujet, la confusion
règne: «Un amalgame de femmes aux profils variés, mêlant
allègrement célibat, monoparentalité, solitude, isolement et
vie solitaire», affirme Erika Flahault. Cette dernière s'est plus
particulièrement intéressée aux femmes qui vivent seules
quel que soit leur statut matrimonial. «Vivre seule provoque
un bouleversement de l'existence, une obligation de redéfinition

identitaire, de son rapport à l'espace et au temps.» Dans
la famille, les femmes ont très rarement du temps et un

espace à elle comme un bureau, par exemple. Comment
gèrent-elles leur temps et leur «chambre à soi» maintenant
qu'elles en ont?

Hors normes

Encore aujourd'hui, malgré la plus grande diversité des
modes de vie admis, le statut de la femme se définit socialement

par son statut matrimonial. Son espace et son temps
sont encore essentiellement inscrits dans le privé. Habiter
seule pour une femme, c'est donc être «hors norme». Selon
la sociologue, «malgré les différences notables qu'on
observe en fonction du milieu social, de l'insertion
professionnelle et de la génération, la mise en couple établit pour la
femme une identité stable et relativement circonscrite mais
souvent peu individuée.» Habiter seule constitue souvent une
rupture biographique et une perte de repères.

L'enquête d'Erika Flahault se base sur les récits de vie de
cinquante femmes de 30 à 90 ans, issues de différents
milieux et aux statuts divers. A partir de ces témoignages se
dessine un continuum de situations autour de la question du
choix d'habiter seule et de la reconstruction identitaire liée à

ce changement de statut. De celles qui ont choisi de vivre
seule en passant par celles qui le subissent, la gamme est
bien plus variée que sa représentation médiatique!

Les femmes en manque

Les femmes dont le conjoint part ou disparaît se voient
imposer une situation nouvelle. Elles n'ont pas changé en
elles-mêmes, mais n'ont plus leur place dans le réseau
relationnel construit par le couple. Séparées ou divorcées, elles
se sentent exclues et dévalorisée par l'abandon. Leurs
repères ont explosé. L'espace-temps des «femmes en

manque», organisé en fonction des autres - conjoint.e,
enfants, parents - et soumis à toutes sortes de contraintes
est désormais vidé de son sens. En effet, retrouver la maîtrise
de leur temps ne va pas sans douleur, surtout pour les
femmes qui manquent cruellement d'expérience en la
matière. «La possibilité d'exercer un contrôle sur un espace
privatif est un facteur critique pour l'équilibre et le bien-être.»

Pour ces femmes, leur intérieur fonctionne comme une
vitrine de leur identité sociale. Il s'agit d'y afficher leurs
compétences féminines. Certaines d'entre elles ont pourtant
conscience que c'est vrai, elles peuvent faire ce qu'elles veulent,

mais «ce n'est pas ça la vraie vie». Alors, elles continuent

de mettre leur temps à disposition d'autrui et de regretter

leur mode de vie antérieur. Leurs «chambres» ne leur
appartiennent pas en propre mais doivent prouver leur utilité
sociale en fonction d'un système de références traditionnel.
Pour les femmes en manque, vivre seules est un déclassement

social.

Source:
Erika Flahault, Habiter seule: un moment privilégié
de reconstruction identitaire, Femmes, identités plurielles, 2001.
Erika Flahautl, Femmes seules - Le discours de la presse entre
traditionalisme et antiféminisme, 1999.

A lire :

Marie- France Hirigoyen, Les nouvelles solitudes,
La Découverte, 2008.

14



%
y

Les femmes en marche

Vivre seules est un choix rétrospectif, elles ont décidé de
quitter leur famille, leur conjoint.e. Ou alors, après une
expérience mitigée, elles choisissent de ne pas vivre avec leur.e
ami.e. Les «femmes en marche» sont socialisées sur les rôles
féminins traditionnels mais sont à la recherche de la «bonne
distance». Si elles sont célibataires, elles tâchent de garder
leurs parents à distance afin de conquérir un statut d'adulte.
Lorsqu'elles sont mères, la place centrale des enfants peut
être relativisée. Elles réfléchissent alors sur la place de chacun.

e dans la famille et refusent les relations aliénantes.
L'espace-temps s'ouvre sur l'extérieur. La famille reste

importante, mais les contraintes domestiques se desserrent
et elles développent un sentiment de légitimité à se consacrer

du temps. Le réseau social et amical s'intensifie. Ces
femmes ressentent un plaisir réel à se sentir déchargée d'un
certain nombre de tâches et d'horaires et apprécient leurs

espaces de liberté. C'est la recherche de l'équilibre, avec ses
bons et ses mauvais moments.

En somme, habiter seule peut signifier passer d'une identité

largement définie par un. e autre à une identité dont le

conjoint fait partie mais dont il n'est pas ou plus le centre. La

présence constante de l'autre n'est plus nécessaire car elles
existent aussi en dehors de son regard.

L'enquête d'Erika Flahault aboutit notamment au constat
d'une «forte corrélation entre le degré d'appropriation
personnelle de l'espace privé et la sérénité manifestée par la
femme qui habite seule.» Cette capacité à s'approprier son
espace-temps implique une certaine distanciation envers les
modèles normatifs en cours dans nos sociétés. Ainsi, pour
les «femmes en marche», leur logement peut constituer une
espace de ressourcement. «Il [les] aide à rétablir cet équilibre
complexe entre le besoin de communiquer avec les autres et
le besoin de se protéger d'eux.»

Les apostates du conjugal

Il s'agit souvent de femmes investies dans des actions
créatrices, militantes ou exerçant des professions dites
«masculines». Les «apostates du conjugal» se définissent
essentiellement par leurs actes et leurs compétences. Pour
ces dernières, vivre seules est un choix, un retrait volontaire
d'une pratique sociale majoritaire. Souvent, leur socialisation
est un peu différente, avec des modèles maternels et parentaux

quelque peu hors normes. Elles ne se sont ainsi jamais
construites prioritairement sur le rôle traditionnel de la
femme. Cela n'empêche pas certaines d'entre elles d'être
mariées et d'avoir des enfants. Il est aussi intéressant de
noter que ces femmes ont souvent des parcours de vie
inscrits dans un contexte historique très fort comme celui de la

Deuxième Guerre mondiale ou des années MLF.
Elles se définissent avant tout comme des individues

singulières, sont plutôt autonomes sans pour autant se couper
des autres. Leur espace privé est ouvert, marqué par leur vie
et leurs activités. L'investissement domestique est faible et
plutôt vécu comme une contrainte. L'espace public est largement

investi par leurs activités professionnelles, des voyages
ou des sorties. Ces «apostates du conjugal» revendiquent du
«temps à soi» et leur «solitude» est assumée et libératrice.

Un processus d'individuation

Il est important de rappeler qu'il ne s'agit pas ici de définir
des modèles types, mais plutôt de montrer que les femmes
qui habitent seules s'inscrivent dans un large spectre.
Trouver son propre équilibre entre ses désirs et ses possibilités

en matière de couple et de famille, c'est si important et

parfois si difficile. Même si les modes de vie se sont diversifiés,

la contrainte sociale demeure. Le couple et la famille
restent des facteurs d'intégration très valorisés, surtout pour
les femmes. Néanmoins, habiter seule - de manière permanente

ou provisoire - peut constituer une phase d'individuation

et de construction identitaire enrichissant. «Il requiert
une certaine autonomie financière, une bonne santé et une
distance aux cadres traditionnels de l'identification favorisée

par un modèle parental peu normé en termes de différentia-
tion sexuée.»

©

%

%

\
\

l'émilie février 2009



émilie février 2009 dOSSÌer

Couples
de femmes
Une femme se présente dans les locaux de Lestime,
l'association de lesbiennes dans laquelle je suis active.
On discute. Elle s'appelle Mariai1). D'après son accent,
je conclus qu'elle doit être Espagnole. Je lui fais visiter
notre bibliothèque. Maria est ravie : «C'est génial.
Moi et ma femme, on suit de très près tout ce qui sort
en matière de littérature». Je tique intérieurement.
Je sais que certaines lesbiennes aiment donner
du «ma femme» à leur compagne, mais personnellement
j'apprécie assez modérément. Je trouve
que l'appellation fait un peu trop «propriétaire».
Maria choisit ses livres, puis s'attarde un moment.
J'apprends qu'elle a quitté l'Espagne depuis peu.
Elle me confie qu'elle s'est mariée avant son départ.
Je suis d'abord déroutée, puis enfin je comprends.
Depuis 2005, l'Espagne a ouvert le mariage aux
homosexuel. le.s. Maria a épousé sa compagne, qui est donc
bien sa femme selon le droit civil! Dans sa bouche,
le terme pouvait donc prendre une signification qui
n'avait rien à voir avec ma propre interprétation.

Sophie Meyer

Un couple à choix multiple. s'il le peut

Cette anecdote montre bien l'évolution et la diversité du
«vivre en couple» des lesbiennes aujourd'hui. En fonction de
l'endroit où elles vivent et/ou de leurs aspirations, deux
femmes qui s'aiment peuvent être des épouses légitimes,
des partenaires légalement reconnues (en France par le
PACS, en Suisse par le biais du partenariat enregistré), des
concubines, soit par choix, soit par obligation (dans les Etats
refusant toute forme d'union légale), des clandestines (là où
l'homosexualité est socialement ou juridiquement condamnée),

etc. La gamme, on le voit, est vaste, mais les situations
où il y a véritablement choix sont encore très rares.

Dans son ouvrage Comprendre l'homosexualité®, Marina
Castaneda remarque que la possibilité même du couple
lesbien est liée à un contexte historique, social et politique précis.

Il faut d'abord que les femmes accèdent à une certaine
indépendance économique. Le mouvement de libération des
femmes, la révolution gay et la révolution sexuelle constituent

également des jalons essentiels dans l'histoire de cette
émergence. Si ces conditions ne sont pas plus ou moins
réunies, le couple lesbien est réduit à l'invisibilité, ou n'existe
tout simplement pas.

En Suisse, la différence majeure entre un couple hétéro et
un couple homo réside dans le fait que ce dernier n'a pas le
choix plein et entier de son statut. L'option du mariage - ou
d'une union assurant les mêmes droits, notamment l'accès à
la parentalité - lui est refusée. Même si de nombreuses
lesbiennes ou de gays helvétiques sont réfractaires au mariage
ou ne souhaitent pas d'enfants, l'immense mérite d'un
gouvernement comme celui de Zapatero est de faire en sorte
qu'un tel refus relève réellement d'un choix.



Transgressives, forcément transgressives Un couple à déconstruire. et à réinventer

Si l'on reste dans un champ d'observation se limitant à

des contrées dites démocratiquement avancées, une
constatation s'impose: sans qu'il soit forcément mu par des
intentions revendicatrices, le couple lesbien porte toujours
une dimension subversive. Avant tout parce qu'il témoigne
que deux femmes peuvent vivre et s'épanouir sans l'appui
des hommes, tant sur le plan matériel, sexuel et affectif.

«Mais comment faites-vous sans nous?» Toute lesbienne
s'est vu un jour poser cette question - parfois sur un mode
agressif ou salace, parfois sur le ton de l'étonnement sincère.

Malgré l'évolution du regard social à l'égard du mode de
vie homosexuel, et malgré l'aspiration de nombreuses
lesbiennes à l'«indifférence», la réalité de ce «scandale»
demeure.

Un couplefusionnel?

Quittons le terrain sociopolitique pour nous intéresser à la

psychologie lesbienne. Un des grands classiques de la
littérature psy sur le sujet consiste à décrire le couple lesbien
comme essentiellement fusionnel.

Une intensité affective particulière unirait les partenaires,
entre lesquelles l'empathie serait particulièrement forte.
Tendance à la symbiose, à la surprotection ou, à l'inverse, à
l'infantilisation, les lesbiennes auraient du mal à exister en
tant qu'individu dans le couple.

On a souvent mis en contraste le mode de vie amoureux
des gays et des lesbiennes: si ces dernières vivent leurs
amours en vase clos, les couples gays auraient une vision
beaucoup plus libre de leur relation. Moins «regardant» sur la
fidélité, les partenaires s'accorderaient plus volontiers des
escapades érotiques. L'autonomie serait leur maître-mot,
avec tous les risques qui en découleraient: faible viabilité du
couple, tendance au nomadisme sexuel, difficulté à se stabiliser.

Ces constats, qu'ils concernent les lesbiennes ou les

gays, ne sont pas faux en soi. L'observation des mœurs en
milieu homo pourrait même parfois les conforter. Le risque,
cependant, serait de présenter comme des faits de nature
des comportements socialement construits. Est-il vraiment
nécessaire aujourd'hui d'écrire le pendant homo des
hommes viennent de Mars et les femmes de Vénus?

Fusionnelles, maternelles, les lesbiennes? Les militantes
du mouvement queer rejettent cette vision des choses. Elles
jouent à casser les stéréotypes, pour construire de
nouveaux modèles, souvent provocateurs. Ainsi, dans un court-
métrage au titre évocateur*3), la réalisatrice française
Florence Fradelizi met en scène deux lesbiennes, dont l'une
est harnachée d'un godemiché, s'adonnant sans complexe
au free sex dans des toilettes publiques. Histoire de montrer
ce que peut aussi être un couple lesbien.

Dans un tout autre registre, il semble intéressant d'évoquer

la puissance des liens d'amitié pouvant exister entre
des ex-partenaires. Il n'est pas rare, en effet, de voir des
femmes poursuivrent une relation forte après avoir rompu.
Une relation basée sur la tendresse, la solidarité et la complicité.

Dans ce cas, la séparation amoureuse n'est pas vécue,
comme c'est si souvent le cas, comme un échec. Le lien
n'est pas brisé. Il change de nature.

Cette sagesse n'est pas un universel lesbien! Elle pourrait
cependant être une source d'inspiration pour tous les
couples, y compris les couples hétérosexuels, dont la durée
de vie, on le sait, est de plus en plus incertaine.

1 prénom fictif
2 Editions Robert Laffont, 1999.
3 Bonne bourre. Le film a été présenté lors de la dernière édition
de Cineffable, festival international du film lesbien et féministe à Paris.

l'émilie février 2009 J



émì lie février 2009 dossier

Petite typologie
du couple
Qu'est-ce que le couple? Une évidence, une essence?
Ou un mot-valise dont les modalités varient en fonction
des contextes sociologiques, historiques et culturelles?
Selon le sociologue français Serge Chaumier,
les modèles des relations amoureuses, de la famille,
de la sexualité, de la fidélité diffèrent selon les sociétés.
Ses travaux de recherches l'ont notamment mené
à établir une typologie du couple dans le but de mieux
comprendre les discours et les pratiques en la matière.
Du couple fusionnel au couple fissionnel, trois modèles
qui peuvent se chevaucher et se mélanger. Eclairages.

Estelle Pralong

Le modèle traditionnel

Un homme et une femme se marient, non pas par amour,
mais par nécessité économique, pour l'intérêt de la collectivité

et la stabilité sociale. Au sein de ce modèle qui prédomine

dans les sociétés traditionnelles, la distribution des
rôles est très souvent sexuée et hiérarchisée au détriment
des épouses. Chacun.e a son espace, le public aux
hommes, le privé aux femmes. Dans le mariage, on partage
surtout la parentalité. Les relations amoureuses ou sexuelles
se vivent à l'extérieur, de manière plus ou moins permissive
selon les sociétés. Dans les sociétés patriarcales, les
femmes n'ont guère le droit de vivre des relations hors
mariage. Elles appartiennent à leur mari.

Fonder le couple et la famille sur le sentiment amoureux
paraît peu rationnel. Les sentiments, la passion, le désir sont
perçus comme instables et contraires à la pérennité de la

reproduction de la société par la famille.

La fusion

Lorsque l'on se marie, on devient une seule unité. C'est
l'amour fusionnel, une relecture de Platon et du mythe
d'Aristophane. Toute une littérature des Pères de l'Eglise,
principalement destinée aux femmes, prône cette vision. Les
femmes sont au service de leur époux, comme les humains
au service de Dieu. Elles sont appelées à fusionner, à s'épanouir

dans le dévouement au mari et aux enfants. La perte
d'identité des épouses constitue le sens même de leur
existence. Le modèle idéal de l'amour se traduit alors par un
rapport de domination imposé aux femmes.

Dans ce modèle de l'amour chrétien, pas de séparation, ni
de divorce mais de l'abnégation et du sacrifice. L'amour
survient après le mariage et se fonde dans les efforts de bonne
volonté des épouses. L'Eglise, sous des discours aux
apparences plus modernes, prône encore aujourd'hui ce modèle
dont la version laïque se traduit par le romantisme. En contre-
pied de l'émancipation des Lumières, l'idéologie romantique
promet aux femmes le bonheur amoureux dans l'oubli de soi,
la révélation de son identité par l'autre.

Le couplefissionnel

Même si les femmes continuent de rêver au prince charmant

- qui reste un imaginaire puissant dans les films, la
littérature et l'éducation des filles - elles n'ont pas forcément
envie de fusionner. L'individualisme et l'émancipation des
femmes ont élargi les modes de vie admis. Les femmes veulent

aussi s'épanouir hors du foyer. Ce n'est plus l'unité mais
la trilogie: une histoire commune et chacun.e son histoire. On
ne partage pas tout. Les modalités s'établissent selon les
accords entre les partenaires et s'étendent sur un continuum
qui va de la fusion à la fission. Chacun. e son compte en
banque, avec parfois un compte commun, des soirées voire
des vacances sans son partenaire... Chaque couple définit
son degré de tutoiement avec le «tiers». Plus d'autonomie,
des moments de séparation et parfois la non-cohabitation. A
l'extrême, c'est le modèle Sartre et Beauvoir avec des
amant.e.s. Les fonctions de parents, d'amant.e.s, d'époux
ne se superposent pas mais se vivent dans des espaces-
temps différents.

Le couple fissionnel ne constitue pas un modèle majoritaire.

Cependant, et malgré l'augmentation actuelle des
discours normatifs et traditionnels sur le couple, il représente
une tendance de fond, une tendance structurelle liée à l'égalité

homme femme.

Serge Chaumier, La Déliaison amoureuse.
De la fusion romantique au désir d'indépendance,
Armand Colin, 1999.

Serge Chaumier, Vers de nouveau liens conjugaux,
Hors-Série no 33, 2001.


	Mille et un couples : entre autonomie et fusion
	La Saint-Valentin, faites de l'amour
	Une chambre à soi
	Couples de femmes
	Petite typologie du couple


