
Zeitschrift: L'Émilie : magazine socio-culturelles

Herausgeber: Association Femmes en Suisse et le Mouvement féministe

Band: [96] (2008)

Heft: 1518

Artikel: La pensée queer ou la déconstruction des identités sexuelles

Autor: Meyer, Sophie

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-284883

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-284883
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


La pensée queer
ou la déconstruction
des identités sexuelles
A l'origine, queer désigne l'homosexuel de manière insultante, en insistant sur la dimension déviante, non conforme
de son comportement. Par extension, le mot signifie «étrange» ou «bizarre». Ce terme stigmatisant a fait l'objet
d'une réappropriation à l'intérieur des minorités gaies et lesbiennes pour devenir l'axe d'une théorisation de la
sexualité. Depuis une vingtaine d'années, ce courant de pensée contribue aux avancées des «gender studies»,
très présentes dans le monde anglo-saxon. Côté francophone, la théoricienne Marie-Hélène Bourcier a largement
contribué à faire connaître et à développer le point de vue queer.

Sophie Meyer

Vers la fin des identités sexuelles?

Influencée par Michel Foucault, la pensée queer insiste sur
le caractère profondément social, historique et culturellement
construit des sexualités et des identités de genre. Une de ses
originalités est de mettre en avant le potentiel créatif
qu'implique cette idée de «construction». Et ce, notamment,
en s'appuyant sur la réalité des subcultures sexuelles. Le cas
des pratiques transgenres, comme celles des drag queens -
hommes se travestissant en femmes - et des drag kings -
femmes se travestissant en hommes - est révélatrice à cet
égard. Le travestissement est l'occasion d'un détournement,
souvent parodique, des codes de genres. Pour Judith Butler,
dont l'ouvrage Trouble dans le genre est une autre source
d'inspiration pour la pensée queer, le travestisme nous dit
aussi autre chose. Dans son outrance et sa stylisation, il met

en lumière le caractère théâtral, joué, des identités sexuelles
dites «normales»: «En imitant le genre, le travestissement
révèle implicitement la structure imitative du genre en lui-
même, de même que sa contingence» 1 Toute femme joue à

être féminine, comme tout homme joue à être masculin. L'un
et l'autre réalisent les performances assignées à leur genre.

Cette quête peut devenir une source de souffrance et
d'anxiété. Nombreux sont celles et ceux qui ne se sentent pas en
conformité avec ces rôles. Ce décalage entre le vécu intime et un

genre imposé est souvent source de souffrance, d'anxiété et
d'humiliations. La pensée queer se positionne en faveur d'une
reformulation du genre, ou le masculin et le féminin ne seraient

plus des réalités closes et antagonistes, mais offriraient des
possibilités de combinaisons et de juxtapositions. En décloisonnant
les identités de genre, nous dit Judith Butler, «chacun serait
respecté et libre de vivre sa propre complexité» 2.



OSSI

Pensée queer etféminisme La fin du militantisme:

Le mouvement féministe cherche à créer la femme en tant
que «sujet politique». Il s'agit de trouver un dénominateur
commun à partir duquel une solidarité d'appartenance pourrait

naître, et que le féminisme se chargerait de défendre et de
représenter. Or, pour la pensée queer, la femme n'est pas une
catégorie stable, homogène et universelle. Sa définition pose
continuellement problème. Le genre, en effet, se constitue
différemment selon les contextes. «(Il) est partie prenante des
dynamiques raciales, de classe, ethniques, sexuelles et régionales

où se constituent discursivement les identités» 3. Le

concept universel de la femme reflète souvent, en réalité, une
vision occidentale, ethnocentrique et bourgeoise. Pour Butler,
rechercher dans le patriarcat universel ce fameux point commun

entre les femmes est une démarche également vouée à

l'échec. «(Cette) conception a été largement critiquée pour
son incapacité à rendre compte des mécanismes concrets de
l'oppression de genre dans les divers contextes culturels où
celle-ci existe»4.

Autre critique adressée au mouvement féministe: avoir
repris à son compte, à nouveau sans l'interroger, le «régime
épistémique de l'hétérosexualité naturelle» 5. La formule
provocatrice de Monique Wittig «Les lesbiennes ne sont pas des
femmes» peut être lue comme la manifestation d'un refus
d'une définition marquée par cette exclusion. Si être femme
implique de se conformer à une hétérosexualité obligatoire,
alors la lesbienne n'a rien à faire dans ce monde-là. D'un autre
côté, les excès du radicalisme lesbien - incapable d'envisager
l'hétérosexualité autrement que sous l'angle de la domination
masculine - a aussi contribué à creuser le fossé entre
féministes lesbiennes et féministes straight. Il n'empêche. En
faisant l'impasse sur une mise en question continuelle et forcément

dérangeante de son propre sujet, le féminisme prend le

risque de produire des effets normatifs et excluants. A
l'extrême, on en arrive à la situation paradoxale où celles qu'il
prétend représenter ne parviennent pas à se reconnaître en lui,

comme les femmes non occidentales, les femmes des classes
sociales inférieures, les femmes non hétérosexuelles, etc.

L'appel queer au décloisonnement et à la déconstruction
des genres a suscité de multiples réactions hostiles, tant des
milieux féministes que de la part des communautés
lesbiennes. En rendant poreuses les frontières entre les genres et
les pratiques sexuelles, la pensée queer dépolitiserait le

champs des identités sexuelles, fondées sur des rapports de
pouvoir polarisés (schématiquement: les hommes contre les
femmes, les hétérosexuels contre les homosexuels). Sans nier
les difficultés qu'entraîne pour le militantisme une telle remise
en question, la pensée queer y voit néanmoins une possibilité
d'enrichissement et de développement tant au niveau de la
théorie que de l'action politique. «Endurer l'angoisse du vide,
ou à moindre frais la perplexité, est la posture la moins
immédiatement compatible avec l'action militante, qui se nourrit
plutôt de convictions, de clivages, de hiérarchies et
d'anathèmes. Cette endurance, en revanche, est la plus apte à

conduire à un renouveau de la pensée théorico-politique» 6.

1, 3, 4 et 5: Judith Butler Trouble dans le genre.
2: Interview de Judith Butler, L'Express, 28. 10. 2005.
6: Teresa de Lauretis, Théorie queer et cultures populaires.


	La pensée queer ou la déconstruction des identités sexuelles

