
Zeitschrift: L'Émilie : magazine socio-culturelles

Herausgeber: Association Femmes en Suisse et le Mouvement féministe

Band: [96] (2008)

Heft: 1518

Rubrik: Dossier

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


dossi r
e

Identités sexuelles
Beaucoup d'entre nous - consciemment ou non - ont la conviction que, sur le plan du genre, les êtres humains se
déclinent en homme ou en femme dont la majorité sont hétérosexuel-le-s. Alors qu'en réalité, nous le savons bien,
l'hétérosexualité n'est pas la seule orientation sexuelle possible et, nous le savons peut-être moins bien, la bi-caté-
gorisation homme/femme ne suffit pas à rendre compte de la réalité. Afin d'entamer ce questionnement des identités

sexuelles et de leur construction, l'émilie a rencontré le psychologue clinicien et chercheur Stéphane With.
Interview.

Propos recueillis par Estelle Pralong

L'émilie: Si nous commencions par interroger l'hétérosexualité?

Stéphane With: En tant que catégorie de pensée,
l'hétérosexualité est née après celle de l'homosexualité. A la
fin du XIXe siècle, dans nos sociétés occidentales et judéo-
chrétiennes, le discours médical s'est emparé du terme
homosexualité. On est passé d'un comportement - moral ou immoral

selon la théologie, licite ou illicite selon la loi - à une
personne malade, caractérisée notamment par son
homosexualité. Le terme d'hétérosexualité est donc apparu plus
tard et l'opposition entre hétérosexualité et homosexualité est
assez récente. Dans certaines cultures, comme au Maghreb,
la sexualité n'est pas découpée selon ces deux catégories. Est
homme, est viril celui qui pénètre. Cependant, toute société
donne un statut privilégié à l'érotisme entre deux personnes
du même sexe pour des exigences de reproduction et de
partage du travail. En outre, la déontologie «psy» actuelle préconise

que si une orientation sexuelle ne pose pas en soi un
problème pour la personne en question alors elle n'est pas
pathologique. Cependant est privilégiée la capacité à investir
positivement la différence des sexes pour se confronter à la
différence. De plus, l'hétérosexualité permet un accès facilité à

la parentalité. Mais cela ne mène pas forcément à une pleine
santé sexuelle...

L'émilie: Pourquoi ressent-on le besoin de s'affiliera une
catégorie sexuelle?

S.W.: Le questionnement sur la formation d'une identité
sexuelle est quelque chose d'unique et de très récent. Elle

participe désormais - dans nos sociétés occidentales - d'une
essence, d'une définition de soi. Les homosexuel-le-s sont
plus visibles, mais sur des bases identitaires d'une révélation
de l'essence de soi. Pourtant, avoir un rapport homosexuel ne
signifie pas forcément qu'on est un-e homosexuel-le. En réalité,

le sens que l'on donne à ses propres comportements
sexuels est plus important que les comportements eux-
mêmes pour s'affilier à une catégorie sexuelle. Se définir en
fonction de sa sexualité, c'est ce définir en fonction de critères
sociologiques, individuels et biologique en interaction. Les

catégories homme/femme et hétérosexualité/homosexualité
sont relativement imperméables. L'identité est constituée de
positif (je suis) et de négatif (je ne suis pas). Cela signifie, par
exemple, pouvoir dire: «Je suis hétérosexuel mais ton
homosexualité ne me gêne pas.» La bisexualité - bien que les
comportements bisexuels soient plus courants que les comportements

homosexuels - est très peu visible car elle remet en
question la fonction des catégories homosexuels et
hétérosexuels. Elle brouille les cartes.



La pensée queer
ou la déconstruction
des identités sexuelles
A l'origine, queer désigne l'homosexuel de manière insultante, en insistant sur la dimension déviante, non conforme
de son comportement. Par extension, le mot signifie «étrange» ou «bizarre». Ce terme stigmatisant a fait l'objet
d'une réappropriation à l'intérieur des minorités gaies et lesbiennes pour devenir l'axe d'une théorisation de la
sexualité. Depuis une vingtaine d'années, ce courant de pensée contribue aux avancées des «gender studies»,
très présentes dans le monde anglo-saxon. Côté francophone, la théoricienne Marie-Hélène Bourcier a largement
contribué à faire connaître et à développer le point de vue queer.

Sophie Meyer

Vers la fin des identités sexuelles?

Influencée par Michel Foucault, la pensée queer insiste sur
le caractère profondément social, historique et culturellement
construit des sexualités et des identités de genre. Une de ses
originalités est de mettre en avant le potentiel créatif
qu'implique cette idée de «construction». Et ce, notamment,
en s'appuyant sur la réalité des subcultures sexuelles. Le cas
des pratiques transgenres, comme celles des drag queens -
hommes se travestissant en femmes - et des drag kings -
femmes se travestissant en hommes - est révélatrice à cet
égard. Le travestissement est l'occasion d'un détournement,
souvent parodique, des codes de genres. Pour Judith Butler,
dont l'ouvrage Trouble dans le genre est une autre source
d'inspiration pour la pensée queer, le travestisme nous dit
aussi autre chose. Dans son outrance et sa stylisation, il met

en lumière le caractère théâtral, joué, des identités sexuelles
dites «normales»: «En imitant le genre, le travestissement
révèle implicitement la structure imitative du genre en lui-
même, de même que sa contingence» 1 Toute femme joue à

être féminine, comme tout homme joue à être masculin. L'un
et l'autre réalisent les performances assignées à leur genre.

Cette quête peut devenir une source de souffrance et
d'anxiété. Nombreux sont celles et ceux qui ne se sentent pas en
conformité avec ces rôles. Ce décalage entre le vécu intime et un

genre imposé est souvent source de souffrance, d'anxiété et
d'humiliations. La pensée queer se positionne en faveur d'une
reformulation du genre, ou le masculin et le féminin ne seraient

plus des réalités closes et antagonistes, mais offriraient des
possibilités de combinaisons et de juxtapositions. En décloisonnant
les identités de genre, nous dit Judith Butler, «chacun serait
respecté et libre de vivre sa propre complexité» 2.



OSSI

Pensée queer etféminisme La fin du militantisme:

Le mouvement féministe cherche à créer la femme en tant
que «sujet politique». Il s'agit de trouver un dénominateur
commun à partir duquel une solidarité d'appartenance pourrait

naître, et que le féminisme se chargerait de défendre et de
représenter. Or, pour la pensée queer, la femme n'est pas une
catégorie stable, homogène et universelle. Sa définition pose
continuellement problème. Le genre, en effet, se constitue
différemment selon les contextes. «(Il) est partie prenante des
dynamiques raciales, de classe, ethniques, sexuelles et régionales

où se constituent discursivement les identités» 3. Le

concept universel de la femme reflète souvent, en réalité, une
vision occidentale, ethnocentrique et bourgeoise. Pour Butler,
rechercher dans le patriarcat universel ce fameux point commun

entre les femmes est une démarche également vouée à

l'échec. «(Cette) conception a été largement critiquée pour
son incapacité à rendre compte des mécanismes concrets de
l'oppression de genre dans les divers contextes culturels où
celle-ci existe»4.

Autre critique adressée au mouvement féministe: avoir
repris à son compte, à nouveau sans l'interroger, le «régime
épistémique de l'hétérosexualité naturelle» 5. La formule
provocatrice de Monique Wittig «Les lesbiennes ne sont pas des
femmes» peut être lue comme la manifestation d'un refus
d'une définition marquée par cette exclusion. Si être femme
implique de se conformer à une hétérosexualité obligatoire,
alors la lesbienne n'a rien à faire dans ce monde-là. D'un autre
côté, les excès du radicalisme lesbien - incapable d'envisager
l'hétérosexualité autrement que sous l'angle de la domination
masculine - a aussi contribué à creuser le fossé entre
féministes lesbiennes et féministes straight. Il n'empêche. En
faisant l'impasse sur une mise en question continuelle et forcément

dérangeante de son propre sujet, le féminisme prend le

risque de produire des effets normatifs et excluants. A
l'extrême, on en arrive à la situation paradoxale où celles qu'il
prétend représenter ne parviennent pas à se reconnaître en lui,

comme les femmes non occidentales, les femmes des classes
sociales inférieures, les femmes non hétérosexuelles, etc.

L'appel queer au décloisonnement et à la déconstruction
des genres a suscité de multiples réactions hostiles, tant des
milieux féministes que de la part des communautés
lesbiennes. En rendant poreuses les frontières entre les genres et
les pratiques sexuelles, la pensée queer dépolitiserait le

champs des identités sexuelles, fondées sur des rapports de
pouvoir polarisés (schématiquement: les hommes contre les
femmes, les hétérosexuels contre les homosexuels). Sans nier
les difficultés qu'entraîne pour le militantisme une telle remise
en question, la pensée queer y voit néanmoins une possibilité
d'enrichissement et de développement tant au niveau de la
théorie que de l'action politique. «Endurer l'angoisse du vide,
ou à moindre frais la perplexité, est la posture la moins
immédiatement compatible avec l'action militante, qui se nourrit
plutôt de convictions, de clivages, de hiérarchies et
d'anathèmes. Cette endurance, en revanche, est la plus apte à

conduire à un renouveau de la pensée théorico-politique» 6.

1, 3, 4 et 5: Judith Butler Trouble dans le genre.
2: Interview de Judith Butler, L'Express, 28. 10. 2005.
6: Teresa de Lauretis, Théorie queer et cultures populaires.



dossi _ r

Visibilités lesbiennes
Longtemps actrices de l'ombre, les lesbiennes font aujourd'hui parler d'elles. Depuis les
révélations de la championne de tennis Amélie Mauresmo à l'Open d'Australie de 1999, elles
sont de plus en plus nombreuses à évoquer publiquement leur préférence sexuelle. Encore
rares dans la sphère politique, les coming-out fleurissent dans le monde des médias et du
show business.

Sophie Meyer

gienne genevoise qui subissait de véritables persécutions de
la part de ses camarades, à cause de son apparence physique
plutôt masculine. Les enseignant-e-s sont complètement
démuni-e-s pour faire face à ces questions. Quand les
associations homosexuelles ou proches, comme celles des
Parents d'homos, tentent d'aborder le problème, on les

accuse de prosélytisme. Il y a vraiment urgence à faire évoluer
les mentalités.

Aujourd'hui, heureusement, le département de l'instruction
publique de Genève a fait un pas important. Il est entré en
matière pour participer aux Assises contre l'homophobie qui
vont se réunir à l'initiative des associations homosexuelles
genevoises. Il s'agira de trouver des réponses pratiques et
concrètes à ces problèmes.

L'émilie: En 2004, en plein débat sur le partenariat homosexuel,
la syndique de Renens Marianne Huguenin a fait son coming-
out. Vous-même avez publiquement évoqué votre homosexualité

lors de votre discours d'intronisation à la présidence du
Conseil municipal genevois. Les personnalités politiques sont
encore peu nombreuses à oser faire le pas. Quel est, à vos

yeux, le sens d'une telle démarche?

Derniers en date, celui de l'actrice et réalisatrice américaine
Jodie Foster et, plus proche de nous, celui d'Anne Will, journaliste

de la chaîne allemande ARD et de sa compagne Miriam
Meckel, directrice de l'Institut des communications de St-Gall.

La présence de lesbiennes dans les films et les séries
télévisées est une autre manifestation de cette visibilité. La diffusion

de «L-World» - d'abord sur Canal+ et Pink TV, puis dès
2006 sur les petits écrans romands - constitue un événement
inédit en la matière. Cette série met en scène un groupe
d'amies de Los Angeles, qui ont pour particularité d'être
presque toutes homosexuelles. Le fait que l'industrie
hollywoodienne ait accepté de produire un tel projet - destiné, soit
dit en passant, à un public tant hétéro qu'homosexuel - est en
lui-même révélateur. Quelle signification donner à cette
présence accrue des lesbiennes dans les sphères publiques,
culturelles et médiatiques? Peut-on y voir l'expression d'une
société enfin prête à donner droit de cité aux minorités
sexuelles? Est-ce à dire que leur combat est en passe d'être
gagné? Présidente de Lestime, association lesbienne
genevoise, et engagée au sein du Conseil municipal - qu'elle a
présidé en 2005 et 2006 - Catherine Gaillard répond aux questions

de l'émilie. Interview.

L'émilie: Le fait que les lesbiennes fassent davantage parler
d'elles vous paraît-il, en soi, un phénomène réjouissant?

Catherine Gaillard: Évidemment! Il faut avoir à l'esprit que
les lesbiennes ont pendant longtemps été carrément
invisibles. En Angleterre, la reine Victoria n'a pas voulu pénaliser
l'homosexualité féminine, tout simplement parce que pour elle
celle-ci n'existait pas! Tous les problèmes ne sont pas pour
autant résolus. Le quotidien des lesbiennes n'est pas toujours
rose.

L'émilie: Quels sont les milieux où cette visibilité n'est pas
acquise?

C.G.: Le milieu professionnel, par exemple. Les lesbiennes
craignent encore souvent d'y révéler leur orientation sexuelle.
Des études récentes ont montré que l'angoisse liée au secret
et à la dissimulation avait des répercussions directes sur la
santé. Le domaine de l'éducation est un autre univers où
l'homosexualité reste tue. Or on sait que le taux de suicide est
plus élevé chez les jeunes homosexuel-le-s que chez les
jeunes hétéros. Ce taux est encore plus élevé chez les
lesbiennes. La violence homophobe peut être extrême en milieu
scolaire. J'ai eu récemment connaissance du cas d'une collé-

C.G.: Il est très important que les politiques sortent du
placard. Faire un coming-out a toujours valeur d'exemple. Ça
peut donner du courage et des impulsions à des homosexuel-
le-s qui hésitent. C'est aussi un acte fort pour les jeunes
générations, une façon de «tailler la route». Si on ne doit forcer
personne à le faire, on doit en tout cas encourager les

coming-out.

L'émilie: Que répondez-vous à celles et ceux qui disent accepter
le mode de vie des homosexuel-le-s, pour autant qu'une

certaine discrétion soit respectée et que leur homosexualité ne
se manifeste pas trop ouvertement?

CG.: Il n'est pas question de nous faire taire!
L'homosexualité est une réalité qui génère toujours de la
souffrance. Le jour où ce mode de vie ne posera plus aucun
problème n'est pas encore arrivé. Les statistiques nous montrent
trop que le combat n'est pas gagné.



dossi r
e

Débrouillages identitaires
Quand la nature contredit la Nature...
Récemment projeté sur les écrans romands, le film XXY vient nous rappeler, sur le mode de la fiction, la fragilité de
nos catégories de pensée concernant les sexes. Prisonniers d'une double pensée binaire qui superpose les identités

féminines et masculines aux catégories biologiques femelles et mâles, nous supportons mal lorsque la nature
elle-même vient contredire nos préjugés. Mais au-delà des considérations identitaires, c'est toute l'organisation
sociale et ses enjeux de pouvoir qui se trouvent en question.

Christian Schiess

<¦ Mais quand même, vous ne pouvez pas nier que la nature
nous a faits hommes ou femmes!» Quand cette phrase surgit,
la discussion est en général mal embouchée. Sonnant comme
un rappel à l'ordre, cette nature-là a pour fonction de circonscrire

les limites de ce qui est humainement envisageable. De

ce fait, elle tend à masquer des conflits idéologiques sous
couvert d'évidences biologiques. La force de cette évidence,
longuement entretenue par la médecine moderne, est telle
qu'il est bien difficile d'avoir le dernier mot face à qui en brandit

l'arme.

Aux plus persévérant-e-s qui sont à la recherche d'un
solide argumentaire en de pareilles circonstances, on pourra
utilement conseiller la lecture d'un petit livre dirigé par
Catherine Vidal, sorte de retournement d'armes qui se
propose d'en découdre avec les «mythes et idéologies» du féminin

et du masculin. On y apprend que ni le cerveau, ni les os,
ni les chromosomes, ni même les sacro-saintes hormones, ne
nous obligent à penser le monde selon une opposition binaire
entre femmes et hommes, pas plus qu'ils nous forcent à nous
définir en fonction de ces seules catégories identitaires. Ce à

quoi nous avons affaire le plus souvent, ce sont des conti-
nuums entre des caractères mâles et femelles. Certes, puisqu'il

en va de la définition la plus intime de nous-mêmes, le

brouillage de ces catégories, si rationnel soit-il, provoque souvent

une réaction de rejet ou d'autodénigrement (pensons à la

«femme à barbe» qui, de phénomène de foire a été transformée

avec les progrès de la civilisation en consommatrice de
produits cosmétiques et de thérapies hormonales).

Le choix de ne pas choisir.

Ainsi, quand la nature se livre aux jeux du hasard et se met
elle-même à brouiller de manière visible la bicatégorisation
qu'on lui prête à tort, c'est le monde entier qui semble vaciller.

Lorsqu'Alex, le personnage central du film de Lucia Puenzo,
vient au monde avec une structure chromosomique XXY et se
trouve doté d'un double appareil génital mâle et femelle
(hermaphrodite), ses parents décident de se retrancher dans une
zone reculée de l'Argentine, pour échapper précisément à ce
monde dont ils craignent le regard. Mais ce qu'ils fuient avant
tout, c'est la nécessité d'un choix qu'ils se sont refusé de faire
à la naissance de leur enfant, et qu'ils sentent pourtant inexorable

maintenant qu'Alex a quinze ans. Pour sa part, et loin
des discours sur le choix que l'on trouve par exemple chez les

personnes transsexuelles ou transgenres, Alex aimerait avoir
le choix de ne pas choisir. La normalité est vécue pour elle

comme la perspective d'une mutilation. Et en l'absence de
tout repère normatif, elle est amenée à se débrouiller avec ce

que sa puberté et son entourage lui font ressentir de plus en
plus comme une anomalie. Le monde réel lui revient en la

personne d'un biologiste, ami de la famille et auteur d'un ouvrage
savant sur l'origine des sexes, de la part duquel on attend des
conseils avisés. Tout le paradoxe de la situation est que c'est
dans le regard inquisiteur du chercheur, symbole central de
l'oppression d'Alex dans le film, que ses parents vont chercher
une réponse autorisée à ce qui leur arrive. Plongée un instant
dans le livre, perplexe, Alex le refermera aussitôt pour
s'endormir.

«Les prêtres remplacés par des neuropsychologues et
autres savants peu scrupuleux. »

L'oppression est justement le mot-clé de l'affaire. Si les
éléments les plus infimes de notre corps se sont vu conférer une
telle importance dans les sociétés modernes, ce n'est pas
seulement pour le plaisir de savoir qui nous sommes et d'où
nous venons. L'enjeu est surtout que chacun reste à sa place:
celle qui nous aurait été donnée par la Nature. C'est aujourd'hui

dans le cerveau ou dans les hormones, et non plus dans
la Bible, qu'on va rechercher la clé des mystères de notre
cosmologie et de nos identités, ce qui fait que nous sommes ce
que nous sommes. Les prêtres ont été largement remplacés
par des neuropsychologues et autres savants peu scrupuleux.
Un exemple aussi triste que récent nous en a été livré lors
d'une table ronde où un professeur de médecine de
l'Université de Genève, invité à donner son avis sur la
pertinence de quotas en faveur des femmes, a cru bon de s'en
référer à la testostérone pour justifier sa réticence face à une
telle mesure. A quoi on pourra rétorquer, pour avoir le dernier
mot qu'on empruntera à Catherine Vidal, que si le pouvoir était
affaire de testostérone, eh bien les conseils d'administration
des grandes entreprises et les collèges professoraux seraient
remplis de messieurs aux torses vraiment très velus et qui
s'apparenteraient à des ours. L'absurde est parfois la meilleure
arme contre l'absurdité!

Féminin Masculin. Mythes et idéologies. Paris, éd. Belin.
2006. 123 p.



dossi _ r

Parlons trans
«Je vais enfin pouvoir mourir, sur ma tombe,
ce sera marqué Monsieur.» témoignage d'un
transsexuel *
Un-e transsexuel-le est une personne se vivant femme dans un corps d'homme ou se vivant homme dans un corps
de femme et désireux-se d'entreprendre un parcours médical pour modifier son apparence anatomique afin que
son sexe biologique soit conforme au genre auquel il ou elle appartient. La perception séparée du sexe physique,
de l'orientation sexuelle et du sexe social donne une structure plus souple qui permet à tout homme et à toute
femme davantage de liberté quant à ses choix individuels et sociaux et à la construction de son identité. C'est ce
que nous avons appris au contact de Sandra Mansi, responsable du groupe Trans d'Espace 360. Interview.

Propos recueillis par Estelle Pralong

L'émilie: Le groupe Trans dont vous êtes responsable organise
notamment des réunions de groupe. A quels besoins
répondent-elles et quels sont les thèmes abordés?

Sandra Mansi: En 1999, nous avons mis sur pied une
permanence téléphonique qui a pris très rapidement. Nous avons
reçu de nombreuses demandes de transsexuel-le-s qui
désiraient rencontrer «des gens comme nous». Nous avons donc
décidé de mettre sur pied une structure et un espace de
rencontres conviviales. La première fois, six personnes sont
venues À l'époque, j'ai été surprise par la présence de
nombreux transsexuels malgré le fait qu'ils soient moins «connus».
En effet, les hommes devenus femmes sont plus visibles. Cela
tient à des données socioculturelles et historiques. Les
transsexuelles ont leur histoire, entre autres la période faste des
cabarets représentée par des transsexuelles célèbres telles
que Bamby ou Coccinelle. Elles sont encore de nos jours,
davantage médiatisées. Elles s'expriment plus facilement et
deviennent souvent assez féministes - en particulier
lorsqu'elles ont été très imprégnées par leur éducation en tant que
«garçon» et du rôle sociétal qui en découle. Les transsexuels -
les femmes qui deviennent des hommes - sont moins visibles
et plus réservés, car on «doit» apprendre à se taire quand on
est une fille, et à rester discrète. Nos sociétés sont encore très
patriarcales. Cela soulève évidemment la question des rôles
sociaux de genre et des comportements «attendus» de ces
derniers.

A côté de ces réunions informelles, nous avons mis sur pied
- à la demande des intéressé-e-s - des réunions à thème.
J'organise une première réunion en janvier au cours de
laquelle je recueille les désirs des participant-e-s. Ce n'est pas
moi qui décide, je ne décide jamais rien sans consultation! Des

personnes extérieures sont parfois invitées : médecin, chirurgien,

psychologue, avocat, religieux... Parfois, c'est un-e
transsexuel-le qui témoigne de son expérience. Il m'a par
exemple été demandé de faire venir une spécialiste des
couleurs. Il s'agissait de déterminer les coloris qui peuvent mettre
en valeur son teint ou non. Une autre demande en cours est
celle d'une esthéticienne. Les transsexuelles ont besoin
d'apprendre les codes de la féminité, de faire l'apprentissage

de la féminité. Mais qu'est-ce qu'un homme, qu'est-ce qu'une
femme? Je pose cette question à tout le monde autour de moi.
D'où leur vient la conviction profonde d'être un homme ou une
femme, abstraction faite de leur appareil génital? Jusqu'ici, je
n'ai pas obtenu de réponse satisfaisante, il n'y a pas moyen!
Pourtant, c'est ce qu'on demande aux transsexuel-le-s, de
fournir des «preuves» de leur appartenance sexuelle.

L'émilie: Vous proposez également des entretiens individuels,
comment cela se passe-t-il?

S.M.: En effet, le groupe Trans propose des entretiens
individuels sur simple rendez-vous. Dans cette configuration, les

personnes concernées sont plus à l'aise pour parler de choses
intimes ou sexuelles. La transition vers un autre genre touche
à l'essence même d'une personne. Parfois, c'est la première
fois qu'il ou elle parle de son trouble de l'identité de genre.
C'est alors une démarche difficile après une vie de secret. Et il

ou elle n'a pas forcément 18 ans! Lorsque la transition est
faite, il s'agit alors de savoir comment fonctionne son
«nouveau» corps, comment gérer sa nouvelle image corporelle.
J'assure aussi un suivi sur Internet pour les personnes qui sont
trop éloignées pour venir.

Nous avons également mis sur pied des entretiens pour les
accompagnant-e-s et les conjoint-e-s qui sont peu, voire pas
entourées. La transition est longue, environ deux à trois ans.
Les accompagnant-e-s se demandent ce qui va se passer
pour eux-mêmes pendant et après le changement de genre de
leur partenaire: quelle sera leur place, leur sexualité et orientation

sexuelle. Les hormones changent pas mal de choses -
hormis certaines modifications physiques - comme la libido et
le ressenti des émotions. Ils se posent des questions, ont peur
pour l'autre, notamment pour l'opération qui est très lourde.

L'émilie: La question du genre revient beaucoup dans vos
propos. Il est vrai que les transsexuel-le-s passent d'un genre à
l'autre...

S.M.: Oui, effectivement. Pour un-e transsexuel-le, tout
change: son apparence, sa vie professionnelle, son rôle. Par
exemple, en ce qui concerne le travail, les salaires sont plus



dossi r

e
élevés pour les transsexuels et ont leur donne davantage de
responsabilités. Devenir une femme signifie souvent être
moins bien payée... La transition modifie tellement de choses.
Sur le plan des relations amicales - va-t-on devoir passer du
clan des hommes au clan des femmes? - et concernant la

séduction, voire l'orientation sexuelle, tout peut changer. On
voit les carcans éducatifs et sociaux à l'œuvre... Le groupe
Trans est un formidable observatoire des questions de genre!

Les transsexuel-le-s ne sont pas non plus imperméables
aux clichés, les leurs et ceux de leur entourage. On a affaire au
besoin très humain de catégoriser. La normalité se réduit à
l'homme, la femme et l'hétérosexualité. Il faut arrêter de nous
dire qu'il n'existe rien d'autre! C'est trop réducteur. On nie
l'existence des transsexuel-le-s mais on contraint aussi toutes
les personnes qui transgressent la norme du genre, comme
une femme qui revendique sa part de masculin ou un homme
sa part de féminin. Hommes et femmes sont actuellement un

peu perdu-e-s dans ces questions. Pour une femme, assumer
son désir d'épanouissement professionnel, sa vie de maman
et sa vie privée, ce n'est pas facile. On ne les aide pas beaucoup.

Pour un homme, son désir de vivre sa paternité va à

l'encontre du mythe du chasseur qui doit ramener «du gibier»,
pour la survie de sa famille. Il n'est pas facile de dire «je suis un
homme au foyer».

L'émilie: La transition vers le genre ressenti et vécu est longue.
Comment cela se passe-t-il après?

S.M.: Oui, il faut vraiment aider et préparer la personne à se

projeter dans «l'après». Souvent, après un an ou deux, les
transsexuel-le-s ressentent une sorte de post-partum. Leur vie

manque tout à coup de sens, ils ressentent un vide: «Avant

j'avais une identité, j'étais une personne avec un trouble
identitaire.» Après la transition, ils ne sont «plus qu'un homme ou
une femme». Certain-e-s remettent tous leurs projets à

«après» et ne se donnent pas le droit de réaliser certains de
leurs rêves «avant». Parfois, ils ou elles s'interdisent même
toute relation affective! Les personnes en transition sont trop
souvent tendues vers ce seul objectif. Très rares, cependant,
sont les transsexuel-le-s qui regrettent leur opération et leur

parcours médical. Même s'ils ou elles se sentent dans la

«bonne enveloppe», certain-e-s éprouvent une tristesse, un

manque des émotions fortes qui ont rempli leur vie jusque là.

J'essaie de les préparer le mieux possible. Je les interroge sur
leurs passions, leurs intérêts. Je leur demande pas exemple
s'ils ou elles comptent changer de travail ou entreprendre une
formation. J'insiste aussi beaucoup sur le fait qu'ils doivent
«vivre» aussi pendant la transition.

L'émilie: Lorsqu 'un-e transsexuel-le est en couple ou fait une
nouvelle rencontre, comment cela se passe-t-il par rapport à

son parcours de trans?

comme partout. Quant aux couples qui traversent ensemble la
transition d'un partenaire, les questions restent nombreuses,
car cela soulève parfois certaines difficultés - nouvelle orientation

sexuelle, regard de la société, obligation de divorcer pour
les couples mariés, etc. Pourtant, la transsexualité est
rarement responsable en elle-même d'une éventuelle rupture.

Mais la transition est tout un apprentissage et, après
l'opération, il s'agit de se réapproprier son corps, ses zones
érogènes. Je leur dis toujours qu'on n'opère pas leur cerveau

Il faut un temps d'adaptation. C'est une sorte d'adolescence
en accéléré. Les transsexuel-le-s redécouvrent un nouvel
organe, une nouvelle sexualité, voire une nouvelle orientation
sexuelle. J'entends de très beaux témoignages de la
«première fois». Souvent, l'appropriation d'une nouvelle anatomie
passe par des situations très cocasses. On rit énormément,
même s'il y a parfois des pleurs. Une bonne dose d'humour
est nécessaire!

* Un homme devenant femme est une transsexuelle. Une
femme devenant homme est un transsexuel.

Le groupe Trans

L'association genevoise 360, fondée à Genève en 1998 à la
suite de la première Pride romande (1997), a pour caractéristique

la mixité de genres: hommes/femmes/transgenres, et
d'orientations sexuelles: homosexuel-le-s, bisexuel-le-s et
hétérosexuel-le-s. Elle comprend trois pôles: 360° magazine,
360° Fever et Espace 360. Ce dernier constitue le pôle social
de l'association: un lieu d'accueil et d'écoute. Des groupes de
rencontres sont organisés ainsi que des entretiens individuels
de soutien psychologique et d'aide juridique. Le groupe Trans

d'Espace 360 accueille les transgenres, les transsexuel-le-s,
les travesti-e-s et toutes les personnes concernées par les

questions d'identité liées au genre. La brochure Parlons trans -
à la frontières des genres, très claire et très concrète, est
disponible sur demande à:

Espace 360
36, rue de la Navigation
1201 Genève
HYPERLINK "mailto:trans@360.ch" trans@360.ch
022/73203 60

S. M.: La plupart l'annoncent à leur nouveau partenaire. Ne
serait-ce que par rapport au désir d'enfants qui pourrait se
manifester. Les transsexuel-le-s sont stériles après les inter-

I ventions chirurgicales. Ils ou elles ont aussi peur que leur par-
18 I tenaire l'apprenne par quelqu'un d'autre. Quant un-e trans-

5 sexuel-le me pose la question de l'annoncer ou non, je lui
I réponds: «Et bien là, on va parler d'amour et de votre manière

de le concevoir». Il y a de jolies histoires, mais de tristes aussi,

l'émilie mars 2008



e

Définition du transsexualisme selon l'OMS
«Il s'agit du désir de vivre et d'être accepté en tant que

personne appartenant au sexe opposé. Ce désir
s'accompagne habituellement d'un sentiment de malaise
ou d'inadaptation envers son propre sexe anatomique et
du souhait de subir une intervention chirurgicale ou un
traitement hormonal afin de rendre son corps aussi conforme

que possible au sexe désiré. Pour faire ce diagnostic,
l'identité de type transsexuelle doit avoir été présente
d'une manière persistante pendant au moins deux ans, ne

pas être un symptôme d'un autre trouble mental tel que la

schizophrénie, et ne pas être associé à une anomalie
sexuelle génétique ou chromosomique.»

Margaret Ansah, avocate à Espace 360:
les enjeux juridiques de la transsexualité

Le service juridique est l'une des prestations proposées
au sein d'Espace 360. Ce service existe depuis mars 2003
et son objectif principal est d'apporter aide et conseils
juridiques dans les problématiques relatives aux personnes
lesbiennes, gaies, bi ou transgenres. Un second objectif
propre à la vocation associative d'Espace 360 est d'offrir
des prestations à des tarifs adaptés à la situation financière
des demandeurs-ses.

En ce qui concerne le transsexualisme, les implications
sur le plan juridique sont nombreuses. Une personne
transsexuelle qui décide de changer de sexe le fera sur un
plan opératoire et devra ensuite faire constater son
changement de sexe auprès des tribunaux (Tribunal de
première instance à Genève). Elle devra déposer une requête
en changement de nom et de sexe. Une personne
transsexuelle mariée qui veut procéder à un changement
d'identité devant le tribunal devra, au préalable, divorcer,
car si elle restait mariée, son union constituerait un mariage
homosexuel, institution qui n'existe pas en Suisse.

Suite au jugement du tribunal, la modification du sexe
ainsi que le nouveau prénom pourront être inscrits notamment

dans l'acte d'origine de la personne concernée. Sur
la base du jugement, la personne pourra également procéder

au changement d'identité auprès de toutes les admi¬

nistrations publiques et privées concernées. Une personne
transsexuelle qui a obtenu son changement d'identité
auprès du Tribunal sera considérée par les autorités
comme une personne appartenant à l'autre sexe avec
toutes les incidences que cela implique; de ce point de
vue, on peut ainsi dire que le droit suisse n'a pas créé de
«catégorie sexuelle» concernant les personnes
transsexuelles. Par exemple une femme devenue homme sera
astreinte au service militaire ou à la taxe militaire si la
personne n'est pas apte à servir. Un homme anciennement
femme pourra se marier avec une femme ou se «partena-
rier» avec un autre homme. Le transsexualisme est pour
l'instant considéré en Suisse comme une maladie; cela a
notamment pour incidence qu'une opération de réassignation

sexuelle devra être prise en charge par les
assurances-maladies; la prise en charge de l'opération est
considérée comme une prestation obligatoire au sens de la

LaMal. En Suisse, il n'existe, pour l'instant, et contrairement

à d'autres Etats européens comme la Grande-
Bretagne, pas de législation spéciale concernant la population

transsexuelle. Il y a ainsi encore de nombreux
domaines dans lesquels subsiste un vide juridique.

Un homme devenu femme est une transsexuelle. Une
femme devenue homme est un transsexuel.

19


	Dossier
	Identités sexuelles
	La pensée queer ou la déconstruction des identités sexuelles
	Visibilités lesbiennes
	Débrouillages identitaires : quand la nature contredit la Nature...
	Parlons trans : "Je vais enfin pouvoir mourir, sur ma tombe, ce sera marqué Monsieur." : témoignage d'un transsexuel
	Définition du transsexualisme selon l'OMS
	Margaret Ansah, avocate à Espace 360 : les enjeux juridiques de la transsexualité


