
Zeitschrift: L'Émilie : magazine socio-culturelles

Herausgeber: Association Femmes en Suisse et le Mouvement féministe

Band: [96] (2008)

Heft: 1524

Artikel: Cyberféminisme et cybercinéma : cyborgs et cyberhéroïnes : sous la
nouvelle technologie, les clichés

Autor: Berg, Briana

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-284959

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-284959
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ein /ma
e

Cyberféminisme et cybercinéma
Cyborgs et cyberhéroïnes: sous la nouvelle technologie, les clichés
En 1983, Donna Haraway termine son «Cyborg Manifesto: Science, Technology, and Socialist-Feminism in the Late
Twentieth Century» par cette phrase: «I would rather be a cyborg than a goddess»*. En 2006, le titre du dernier film
de Park Chan-wook, l'm a Cyborg but that's OK, semble actualiser cette déclaration. Les avancées technologiques
ont fait de nous des cyborgs. Quelle influence sur la représentation de la femme à l'écran?

*Je préférerais être une cyborg qu'une déesse

Briana Berg

Dans les années 70, Laura Mulvey a
révélé l 'objectification de la femme
dans le cinéma hollywoodien classique,
une image féminine passive et offerte à
la pulsion voyeuriste masculine. Qu'en
est-il donc des représentations
cinématographiques actuelles? Les films centrés

sur des personnages féminins sont
de plus en plus nombreux, en particulier

dans la science-fiction. Dans le
cyberespace, l'identité sexuelle est
fluctuante. De ce lieu de tous les
possibles, au-delà des distinctions
masculin-féminin, corps-esprit, soi-autrui,
peut naître une représentation nouvelle
de la femme, faisant table rase des
archétypes mythiques et autres stéréotypes

féminins du passé. En partant de
cette idée émise par des théoriciennes
cyberféministes comme Donna
Haraway ou Rosi Braidotti, Muriel
Andrin a entrepris d'analyser les
représentations véhiculées par les cyberhéroïnes.

Elle définit ces dernières comme
des personnages pouvant passer du
monde réel au monde virtuel dans
lequel leurs capacités physiques et
intellectuelles sont décuplées. Le
passage se ferait à l'aide d'un lien
mi-technologique, mi-organique faisant de la

cyberhéroïne une femme au corps
reconstitué - et non un cyborg.

une évolution de la place accordée
auféminin

En analysant un corpus de films
incluant Ghost in the Shell (Mamoru
Oshii, 1995) ; The Matrix (Andy & Larry
Wachowski, 1999) ; eXistenZ (David
Cronbenberg, 1999) ; The Cell (Tarsem
Singh, 2000), Final Fantasy (Hironobu
Sakagushi, 2001) et Avalon (Mamoru
Oshii, 2001), Muriel Andrin arrive à la
conclusion que ces cyberhéroïnes dérivent

d'archétypes féminins classiques
malgré un emballage cybernétique des
plus contemporains. Malgré cela, ces
films font état d'une évolution de la

place accordée au féminin: la plupart
sont centrés sur une figure féminine,
dont les pouvoirs sont équivalents ou
supérieurs à ceux des hommes qui
l'entourent ; cette héroïne génère l'action,
se fait le moteur de la narration
cinématographique, des prérogatives
longtemps dévolues aux figures masculines.

Les symboles de pouvoir
phalliques lui sont associés, et il y a
même une inversion des rôles sexuels.
Mais l'étude d'Andrin met en évidence
le fait que dès que l'héroïne se retrouve
aux prises avec une situation difficile -
une étape scénaristique classique - elle
est incapable de s'en sortir seule,
contrairement aux héros masculins. Elle
est systématiquement sauvée par un
homme, ne pouvant compter ni sur ses
propres ressources, ni sur l'aide
d'autres femmes. Dans ce contexte, les

capacités accrues de la cyberhéroïne
prennent une toute autre tonalité: un
homme capable de sauver une femme
si forte se retrouve paré de capacités
encore plus considérables. Le pouvoir
de la cyberhéroïne servirait ainsi à
renforcer la puissance masculine. Le
cinéma refléterait alors à la fois les
revendications féminines des dernières
décennies, tout en réparant la blessure
narcissique que celles-ci occasionnent
chez l'homme.

Muriel Andrin note par ailleurs une
déification de la cyberhéroïne dans tous
les films du corpus, femme ordinaire
dans le monde réel, déesse dans le
monde virtuel. On est loin des nouvelles
représentations de la femme espérées
par les cyberféministes. Qui dit déesse,
dit démon. Les représentations liées au
système reproductif féminin accompagnant

ces stéréotypes se déclinent
aussi sur le mode manichéen: du cordon

ombilical à la matrice utérine, tout
est source de vie et de mort. On
retourne ainsi aux représentations
archétypales de la femme, mère toute-
puissante, créatrice et destructrice, au
sein d'un univers qui s'est technolo-
gisé. Dans la réalité virtuelle, la femme
possède plus de force mais son statut
n'est toujours pas équivalent à celui du
héros.

l'émilie novembre 2008



Iam a Cyborg but that's OK

Pour les cyberféministes, le cyborg
serait, lui aussi, l'incarnation d'une
nouvelle catégorie identitaire échappant
aux représentations binaires de la
femme. Contrairement à l'androide,
robot construit à l'image de l'être
humain, le cyborg - contraction de
l'anglais cybernetic organisai - est une
fusion de l'humain et la machine.
L'insertion de pacemakers, de hanches
artificielles ou d'implants siliconés dans
nos corps fait de l'être humain du 21e
siècle un cyborg. De ces nouveaux
corps «post-humains» naît la confusion
des genres et ainsi, la possibilité de
casser les rôles et les représentations
établis par la société patriarcale. Cet
espoir ne se réalise pas dans / am a

Cyborg but that's OK, disponible
depuis peu en DVD. Malgré un
remarquable renouvellement des codes de
genre et un plaidoyer humoristique
pour la différence individuelle sous des
couverts kitsch, ce film coréen reste
embourbé dans une vision misogyne
du féminin. / am a Cyborg met en scène
trois générations de femmes, trois
rapports au monde, trois variations sur la
maladie mentale au sein d'une société
oscillant entre technologie et organicité.
Une grand-mère qui se prend pour une
souris, une mère obsédée par les abats,
une fille persuadée d'être un cyborg: la
folie suit son cours générationnel de
mère en fille à grands coups de trauma-
tismes. Aucune figure paternelle à
l'horizon, à croire que l'enfantement se fait
par magie ou par clonage mais pas
dans l'union des chairs. Identité et

nourriture sont intimement liés et s'éloignent

de l'organique: la première de la

lignée ne mange que des navets, ce qui
entraîne sa mise à l'asile par la
seconde, qui ne vit que pour tripoter les
tréfonds des organes animaux ; cet
acte fait basculer la troisième dans la

croyance qu'elle est un robot, léchant
des piles en lieu et place de nourriture
pour recharger ses batteries. Amour
maternel et maternage sont défectueux:

les mères abandonnent leurs
enfants ou sont inadéquates ; même la

psychologue du centre psychiatrique
dans lequel le film se déroule sera une
figure maternelle inadaptée. Laissée
aux mains des femmes, la folie ne
s'enrayerait que par le décès de la dernière
personne de la lignée. Il faut un homme,
amoureux de l'héroïne, pour briser le

cycle infernal. Il est le seul à chercher à

comprendre notre cyborg, le seul à
s'inquiéter qu'elle ne mange pas, le seul à

savoir la «réparer», tant dans sa forme
humaine que sous sa forme mécanique.

Une fois de plus, le sauvetage de
la femme dépend de l'homme.

«Le cinéma manque
de représentations alternatives
de la subjectivitéféminine»

Ainsi les représentations de
nouvelles technologies ne s'accompagnent
pas de nouvelles représentations de la
femme. Il faut souligner que / am a
Cyborg, tout comme l'ensemble des
films sur les cyberhéroïnes, a été réalisé

par un homme. Pour Muriel Andrin, les
cyberhéroïnes marquent un progrès: de

manichéenne et simpliste, la représentation

de la femme s'est complexifiée.
Mais le cinéma manque de représentations

alternatives de la subjectivité
féminine. Que ce soit dans la réalité
virtuelle, au cinéma ou ailleurs, le constat
est toujours le même: c'est à nous de
construire des représentations de la
femme qui nous reflètent. C'est ainsi

que les représentations changent, au fil
d'une image vécue comme authentique
qui se répète de plus en plus fréquemment.

De nombreuses artistes
contemporaines se sont emparées de la vidéo
pour travailler dans ce sens ; dans le
domaine cinématographique, il reste
encore beaucoup de progrès à faire.

Textes
Andrin, Muriel. L'Eve virtuelle - les paradoxes
de l'héroïne cybernétique.
http://www.bizoum.com/cloudbusting/cyberhe-
roines.htm
Braidotti, Rosi. Le cyberféminisme, différemmen-
tin Cyberféminisme, Bruxelles : constant vzw,
2001.
Haraway, Donna. A Cyborg Manifesto: Science,
Technology, and Socialist-Feminism in the Late
Twentieth Century, in Sìmians, Cyborgs and
Women: The Reinvention of Nature (New York;
Routledge, 1991), pp.149-181.
Mulvey, Laura. Visual Pleasure and Narrative
Cinema, in Screen 16.3, Autumn 1975, pp. 6-18.

l'émilie novembre 2008


	Cyberféminisme et cybercinéma : cyborgs et cyberhéroïnes : sous la nouvelle technologie, les clichés

