Zeitschrift: L'Emilie : magazine socio-culturelles
Herausgeber: Association Femmes en Suisse et le Mouvement féministe

Band: [96] (2008)

Heft: 1523

Artikel: Les féminismes mexicains

Autor: Pralong, Estelle / Masson, Sabine
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-284948

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-284948
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

12

Le Mexique

un pays

de contrastes
Violences envers
les femmes, vitalité
des féminismes

Le Mexique est un pays ou les violations des droits humains, la corruption et la complicité de I'Etat avec le crime
organisé, I'impunité des auteurs de violences envers les femmes et le racisme envers les populations indigénes
rendent souvent tres difficiles la (sur-)vie des femmes. Les féminicides de Ciudad Juarez, la criminalisation des
mouvements sociaux, les conditions de détention des prisonniéres rendent compte des dures réalités auxquelles
les femmes sont confrontées. Cependant, cette ancienne colonie est un pays de contrastes a plus d’un titre.

C’est aussi le lieu d’'une mobilisation nationale contre la violence envers les femmes ainsi que de forts mouvements
sociaux des populations indigenes comme en témoigne le mouvement zapatiste au Chiapas. Les femmes indi-
genes se sont organisées, et I'articulation des revendications des droits des peuples autochtones aux droits des
femmes constitue un renouvellement des questionnements politiques et féministes. Pour entamer cette incursion
mexicaine, un entretien avec une experte permet de brosser un portrait des féminismes dominants et dissidents.

Les féminismes
mexicains

Sabine Masson est actuellement chargée de recherche
a I'lHEID - Institut de hautes études internationales et
du développement - au sein du programme NCCR rap-
ports Nord-Sud. Sociologue, elle a vécu cing ans au
Mexique ou elle a réalisé sa thése de doctorat sur les
femmes indiennes au Chiapas*. Son éclairage sur I'iden-
tité métisse et les féminismes mexicains met notam-
ment en avant I'émergence des revendications des
femmes indigénes. Ces derniéres appellent les fémi-
nistes a prendre en compte la diversité des réalités des
femmes et a se questionner sur le racisme a I'intérieur
des féminismes dominants. Entretien.

Propos recueillis par Estelle Pralong

L'émilie: Comme partout, le féminisme mexicain
se décline au pluriel. Pourriez-vous nous parler
d'abord des féminismes «blancs» ?

Sabine Masson: Au Mexique, pour qualifier les fémi-
nismes dominants on parlera plutot de féminismes «métis».
Cette appellation demande une compréhension du contexte
historique. L'identité nationale s'est forgée au Mexique sur la
base d'une idéologie du métissage, congue par les élites
postcoloniales comme un «mélange des races». |l s'agit
d'une sorte de mythe des origines qui, pour la nouvelle
classe au pouvoir, était d'abord synonyme de «blanchiment»
et «d'ameélioration de la race», méme si elle se déclinait posi-
tivement autour de I'idée d'un mélange égalitaire. L'identité
métisse au Mexique est donc une identité dominante. C'est
dans cette culture métisse, fortement identifieée a la culture
occidentale, que doivent s'assimiler et disparaitre les cul-
tures autochtones et afrodescendantes.

I'émilie octobre 2008



Ainsi, les rapports sociaux de race existent bel et bien?

Oui, méme si le racisme a été fortement invisibilisé par
cette image du métissage. C'est une sorte de racisme sans
«races», mais les inégalités raciales existent bel bien, et
aujourd'hui encore, que ce soit dans les institutions, les pra-
tiques ou les représentations sociales. On le voit clairement
dans les indicateurs d'acces a la santé, I'éducation et les ser-
vices de base: dans les régions a population majoritairement
indigéne et paysanne, la mortalité en couches, les gros-
sesses répétées et |'analphabétisme sont nettement plus
marqués que pour les femmes métisses vivant dans les
villes. Les inégalités socio-économiques et de genre doivent
donc se lire en croisant des dimensions raciales. Cela ne veut
pas dire que les appartenances raciales soient homogéenes
non plus: une immense population féminine métisse est trés
pauvre aussi, et I'acces a la santé sexuelle et reproductive
demeure trés limité au Mexique pour toutes les femmes.

Revenons aux féminismes métis,
quelles sont leurs principales revendications?

Les origines du féminisme mexicain moderne, entendu
donc comme un féminisme métis, remonte aux idées libé-
rales indépendantistes du début du XIXe siecle. Il est porté
par des femmes instruites de la classe moyenne, en particu-
lier des institutrices défenseuses de I'égalité dans I'éduca-
tion. Deuxieme moment-clé, la période prérévolutionnaire a
la fin du XIXe siecle et au tournant du XXe, quand des fémi-
nistes participent a la lutte contre la dictature de Porfirio Diaz
en y amenant des revendications égalitaristes, comme la
réforme du Code civil. A la fin de la Révolution mexicaine (1),
se tient le premier Congrées féministe mexicain — le deuxieme
événement du genre en Amérique latine, apres le Congres
féministe de Buenos Aires en 1910, mais sa composition est
influencée par des préjugés de classe et de race. Jusqu'a
son application en 1946, le mouvement féministe se
concentre ensuite sur la revendication du droit de vote, mais
continue de mobiliser assez peu de femmes ouvriéres, pay-
sannes et indigénes qui forment leurs propres organisations.

Et la deuxieme vague?

Dans la foulée de 1968 a lieu un renouvellement du fémi-
nisme, cependant ce sont encore des femmes métisses
issues de la classe moyenne qui le composent. Comme
ailleurs, le féminisme mexicain des années 1970 politise le
«privé». Ses revendications se tournent vers la sexualité, le
droit a la contraception et a I'avortement et les luttes contre
les violences masculines. La question du travail domestique
y reste assez secondaire, ce qui reflete une discrimination
raciale, car les femmes indigénes sont employées pour réali-
ser ce travail. Les groupes sont assez proches de la mou-
vance de gauche, méme s'ils défendent leur autonomie. Les
contenus politiques ont donc un caractére de lutte sociale et

I’émilie octobre 2008

certains groupes se rapprochent des secteurs populaires,
mais aucun discours antiraciste ne transparait. Apres 1975,
année de la premiére conférence mondiale des femmes sous
I'’égide de I'ONU et qui a lieu a Mexico, le mouvement
entame un processus d'institutionnalisation. Assez rapide-
ment, des conflits surgissent autour des options politiques
du mouvement: doit-il ou non rester indépendant de I'Etat,
des partis et des ONG qui occupent de plus en plus I'es-
pace?

Comment se sont traduits ces conflits?

Au-dela du Mexique, ces divisions ont marqué tout le
mouvement féministe latino-américain. Certains groupes
féministes ont opté pour le maintien d'une position d'autono-
mie, en construisant leur propre utopie féministe de transfor-
mation radicale de la société. Et de maniéere schématique, les
courant féministes dits «institutionnels» ou «de I'égalité» ont
opté pour un lobbying sur les institutions. Au cours des
années 1990, le mouvement prend a nouveau un tournant
avec le renforcement de féminismes «dissidents»: non hégé-
moniques, non métis et aussi lesbiens — méme si le mouve-
ment lesbien apparait a Mexico des 1975. Les mouvements
des femmes indigénes ne se revendiquent pas comme fémi-
nistes. Cependant, leur présence politique, leur discours sur
le genre et un cétoiement en progression avec le féminisme a
appelé ce dernier a se pluraliser et a repenser son identité
meétisse. Des femmes indigénes et afrodescendantes ont mis
en lumiere le racisme a I'intérieur du mouvement des femmes
et la maniere différentiée dont se traduit leur expérience de la
domination, a la fois sexiste et raciste.

Quelles sont les principales revendications
des femmes indigenes?

Les mouvements des femmes indigenes remettent en
question la prétendue unité d'«un» mouvement des femmes
ou «du» féminisme. Elles construisent leurs propres revendi-
cations, sur la base de leur histoire de luttes: contre la domi-
nation coloniale, puis dans leur participation — invisibilisée — a
toutes les luttes sociales et paysannes de I'époque postcolo-
niale. Dans les années 1980, le monde rural indigene a été
secoué par une grave crise alimentaire, liée a la crise de la
dette et aux premiers effets des contre-réformes agraires.
Les femmes indigenes paysannes se sont alors mobilisées
pour la survie communautaire, ce qui a renforcé leur capacité
d’auto-organisation. Au Chiapas, des alliances se sont aussi
créées entre femmes indigenes et métisses, par exemple
dans la lutte commune contre la violence envers les femmes.
Dans les années 1990, les mouvements des femmes indi-
genes deviennent visibles et organisés sur un plan national et
international.

13



14

Les féminismes mexicains (suite)

Comment s’est opérée cette plus grande visibilité
des mouvements des femmes indigénes?

En 1992 se déroule en Amérique latine et aux Caraibes la
campagne «Cing cents ans de résistances indigénes, noires
et populaires», contre la célébration officielle de cet anniver-
saire colonial. Ce moment marque un tournant dans la visibi-
lité politique des mouvements indigénes, qui dénoncent I'im-
position de I'assimilation et réalise un travail de mémoire sur
le passé colonial et son héritage actuel. Les femmes indi-
genes y sont actives et organisent leurs propres espaces et
revendications. Deux ans plus tard a lieu au Chiapas le sou-
levement zapatiste (2). L'activisme des femmes indigénes se
déploie fortement, non seulement au sein de I'Armée zapa-
tiste de libération nationale (EZLN), mais dans toutes les
organisations indigénes, et se construit une identite politique
spécifique. Au sein des mouvements de femmes indigénes,
certains courants sont plus centrés sur des questions liées
au genre et d'autres mettent plus I'accent sur la lutte unitaire
de leur peuple. La plupart des organisations de femmes indi-
genes articulent néanmoins la lutte pour I'autodétermination
culturelle, territoriale et politique de leur peuple avec des
revendications concernant leurs droits en tant que femmes.

V2

h 3:@

Le mouvement des femmes Indiennes
est donc assez dynamique?

Tout mouvement est dynamique, mais celui-ci en particu-
lier est un fort renouvellement des themes politiques, car |l
repense non seulement la relation des peuples et cultures
indigénes avec I'Etat et la nation, mais egalement des rap-
ports de genre au sein des communautés indigénes. De plus,
les mouvements de femmes indigenes sont tres diversifiés et
font aussi des alliances avec les organisations féministes
métisses. Cette rencontre tend désormais a I'exigence d'ho-
rizontalité et de remise en cause du paternalisme des
femmes métisses envers les femmes indigenes. Les mouve-
ments de femmes indigénes appellent ainsi le féminisme et
I'idée d'égalité a se transformer, a travers leur interpellation
antiraciste et anticoloniale. Elles font aussi se rejoindre des
problématiques liees a la reconnaissance culturelle avec
celles de justice sociale et de redistribution des terres. Ce
renouvellement de la pensée politique est une impulsion a
décoloniser la citoyenneté.

&

Existent-ils d’autres mouvements féministes
importants au Mexique?

On peut souligner le mouvement lesbien féministe, qui nait
déja au milieu des années 1975, mais qui dans les années
2000 réactive son expression indépendante de la scene
LGTB tres institutionnalisée. Depuis 2003, des manifesta-
tions lesbiennes ont lieu a Mexico: une premiere en Amérique
latine et aux Caraibes. Il faut aussi évoquer I'aspect interna-
tional du mouvement lesbien qui organise régulierement des
rencontres latino-américaines. La prochaine, qui aura lieu au
Guatemala en 2010, sera marquée du sceau de |'autonomie
et représente un défi en Amérique centrale, ou la violence a
I'égard des femmes et des lesbiennes constitue un regime de
terreur poussé a I'extréme. Autour des luttes contre les vio-
lences justement, on a aussi au Mexique, et en Ameérique
centrale, des mouvements contre les fémicides ou fémini-
cides — assassinats massifs et systématiques de femmes. Un
large réseau de militantes de classes et de secteurs diffé-
rents, constitué aussi en grande partie de parentes des vic-
times, se mobilise contre I'impunité a Ciudad Juarez, au
Chiapas, au Honduras, au Guatemala, au Salvador. Cet
énorme effort de dénonciation — par des expressions poli-
tiques, artistiques et dans la recherche - se heurte a la cor-
ruption et a la complicité étatique avec le crime organise.

*Les femmes indiennes au Chiapas (Mexique): un mouvement féministe
postcolonial? Etudes de cas d'une coopérative de femmes tojolabales.

(1) Révolution mexicaine, 1910-1920 : en 1913, Emiliano Zapata lance

une rébellion défendant la cause des paysans ayant perdu leurs terres au
profit des plantations sucriéres. |l s'allie ensuite au grand chef révolutionnaire
Pancho Villa.

(2) En 1994, I'Armée zapatiste de libération nationale occupe quatre localités
au Chiapas - région du sud du Mexique. Les révolutionnaires indigénes
exigent des réformes économiques, sociales et politiques. Lors d'affronte-
ments, des centaines de personnes trouvent la mort et des milliers

prennent la suite. Site internet: www.mexique-fr.com.

Reéferences

Sabine Masson. Le genre et la colonialité du travail

en Amérique centrale. In Magdalena Rosende et Nathalie Benelli
(dir.). Laboratoires du travail. Lausanne: Antipodes, 2008
Histoire, rapports sociaux et mouvements

des femmes indiennes au Chiapas (Mexique).

Sur I'usage de I'histoire dans les études feministes.

Cahiers du Genre, n°® 44 / 2008. Paris: L'Harmattan.
Sexe/genre, classe et race: decoloniser

le féminisme dans un contexte mondialisé. Reflexions a partir
de la lutte des femmes indiennes au Chiapas.

Nouvelles Questions Féministes, Vol. 25, No 3/2006.




	Les féminismes mexicains

