
Zeitschrift: L'Émilie : magazine socio-culturelles

Herausgeber: Association Femmes en Suisse et le Mouvement féministe

Band: [96] (2008)

Heft: 1523

Artikel: Les féminismes mexicains

Autor: Pralong, Estelle / Masson, Sabine

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-284948

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-284948
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Le Mexique
un pays
de contrastes
Violences envers
les femmes, vitalité
des féminismes
Le Mexique est un pays où les violations des droits humains, la corruption et la complicité de l'Etat avec le crime
organisé, l'impunité des auteurs de violences envers les femmes et le racisme envers les populations indigènes
rendent souvent très difficiles la (sur-)vie des femmes. Les féminicides de Ciudad Juarez, la criminalisation des
mouvements sociaux, les conditions de détention des prisonnières rendent compte des dures réalités auxquelles
les femmes sont confrontées. Cependant, cette ancienne colonie est un pays de contrastes à plus d'un titre.
C'est aussi le lieu d'une mobilisation nationale contre la violence envers les femmes ainsi que de forts mouvements
sociaux des populations indigènes comme en témoigne le mouvement zapatiste au Chiapas. Les femmes
indigènes se sont organisées, et l'articulation des revendications des droits des peuples autochtones aux droits des
femmes constitue un renouvellement des questionnements politiques et féministes. Pour entamer cette incursion
mexicaine, un entretien avec une experte permet de brosser un portrait des féminismes dominants et dissidents.

Les féminismes
mexicains
Sabine Masson est actuellement chargée de recherche
à l'IHEID - Institut de hautes études internationales et
du développement - au sein du programme NCCR
rapports Nord-Sud. Sociologue, elle a vécu cinq ans au
Mexique où elle a réalisé sa thèse de doctorat sur les
femmes indiennes au Chiapas*. Son éclairage sur l'identité

métisse et les féminismes mexicains met notamment

en avant l'émergence des revendications des
femmes indigènes. Ces dernières appellent les
féministes à prendre en compte la diversité des réalités des
femmes et à se questionner sur le racisme à l'intérieur
des féminismes dominants. Entretien.

Propos recueillis par Estelle Pralong

L'émilie: Comme partout, le féminisme mexicain
se décline au pluriel. Pouniez-vous nous parler
d'abord des féminismes «blancs»

Sabine Masson: Au Mexique, pour qualifier les
féminismes dominants on parlera plutôt de féminismes «métis».
Cette appellation demande une compréhension du contexte
historique. L'identité nationale s'est forgée au Mexique sur la
base d'une idéologie du métissage, conçue par les élites
postcoloniales comme un «mélange des races». Il s'agit
d'une sorte de mythe des origines qui, pour la nouvelle
classe au pouvoir, était d'abord synonyme de «blanchiment»
et «d'amélioration de la race», même si elle se déclinait
positivement autour de l'idée d'un mélange égalitaire. L'identité
métisse au Mexique est donc une identité dominante. C'est
dans cette culture métisse, fortement identifiée à la culture
occidentale, que doivent s'assimiler et disparaître les
cultures autochtones et afrodescendantes.

l'émilie octobre 2008



Ainsi, les rapports sociaux de race existent bel et bien?
Oui, même si le racisme a été fortement invisibilisé par

cette image du métissage. C'est une sorte de racisme sans
«races», mais les inégalités raciales existent bel bien, et
aujourd'hui encore, que ce soit dans les institutions, les
pratiques ou les représentations sociales. On le voit clairement
dans les indicateurs d'accès à la santé, l'éducation et les
services de base: dans les régions à population majoritairement
indigène et paysanne, la mortalité en couches, les
grossesses répétées et l'analphabétisme sont nettement plus
marqués que pour les femmes métisses vivant dans les
villes. Les inégalités socio-économiques et de genre doivent
donc se lire en croisant des dimensions raciales. Cela ne veut
pas dire que les appartenances raciales soient homogènes
non plus: une immense population féminine métisse est très
pauvre aussi, et l'accès à la santé sexuelle et reproductive
demeure très limité au Mexique pour toutes les femmes.

Revenons aux féminismes métis,
quelles sont leurs principales revendications?

Les origines du féminisme mexicain moderne, entendu
donc comme un féminisme métis, remonte aux idées
libérales indépendantistes du début du XIXe siècle. Il est porté
par des femmes instruites de la classe moyenne, en particulier

des institutrices défenseuses de l'égalité dans l'éducation.

Deuxième moment-clé, la période prérévolutionnaire à
la fin du XIXe siècle et au tournant du XXe, quand des
féministes participent à la lutte contre la dictature de Porfirio Diaz
en y amenant des revendications égalitaristes, comme la
réforme du Code civil. A la fin de la Révolution mexicaine (1),

se tient le premier Congrès féministe mexicain - le deuxième
événement du genre en Amérique latine, après le Congrès
féministe de Buenos Aires en 1910, mais sa composition est
influencée par des préjugés de classe et de race. Jusqu'à
son application en 1946, le mouvement féministe se
concentre ensuite sur la revendication du droit de vote, mais
continue de mobiliser assez peu de femmes ouvrières,
paysannes et indigènes qui forment leurs propres organisations.

Ef la deuxième vague?
Dans la foulée de 1968 a lieu un renouvellement du

féminisme, cependant ce sont encore des femmes métisses
issues de la classe moyenne qui le composent. Comme
ailleurs, le féminisme mexicain des années 1970 politise le

«privé». Ses revendications se tournent vers la sexualité, le
droit à la contraception et à l'avortement et les luttes contre
les violences masculines. La question du travail domestique
y reste assez secondaire, ce qui reflète une discrimination
raciale, car les femmes indigènes sont employées pour réaliser

ce travail. Les groupes sont assez proches de la
mouvance de gauche, même s'ils défendent leur autonomie. Les
contenus politiques ont donc un caractère de lutte sociale et

certains groupes se rapprochent des secteurs populaires,
mais aucun discours antiraciste ne transparaît. Après 1975,
année de la première conférence mondiale des femmes sous
l'égide de l'ONU et qui a lieu à Mexico, le mouvement
entame un processus d'institutionnalisation. Assez rapidement,

des conflits surgissent autour des options politiques
du mouvement: doit-il ou non rester indépendant de l'Etat,
des partis et des ONG qui occupent de plus en plus
l'espace?

Comment se sont traduits ces conflits?
Au-delà du Mexique, ces divisions ont marqué tout le

mouvement féministe latino-américain. Certains groupes
féministes ont opté pour le maintien d'une position d'autonomie,

en construisant leur propre utopie féministe de transformation

radicale de la société. Et de manière schématique, les
courant féministes dits «institutionnels» ou «de l'égalité» ont
opté pour un lobbying sur les institutions. Au cours des
années 1990, le mouvement prend à nouveau un tournant
avec le renforcement de féminismes «dissidents»: non
hégémoniques, non métis et aussi lesbiens - même si le mouvement

lesbien apparaît à Mexico dès 1975. Les mouvements
des femmes indigènes ne se revendiquent pas comme
féministes. Cependant, leur présence politique, leur discours sur
le genre et un côtoiement en progression avec le féminisme a
appelé ce dernier à se pluraliser et à repenser son identité
métisse. Des femmes indigènes et afrodescendantes ont mis
en lumière le racisme à l'intérieur du mouvement des femmes
et la manière différentiée dont se traduit leur expérience de la

domination, à la fois sexiste et raciste.

Quelles sont les principales revendications
des femmes indigènes?

Les mouvements des femmes indigènes remettent en
question la prétendue unité d'«un» mouvement des femmes
ou «du» féminisme. Elles construisent leurs propres revendications,

sur la base de leur histoire de luttes: contre la
domination coloniale, puis dans leur participation - invisibilisée - à

toutes les luttes sociales et paysannes de l'époque postcoloniale.

Dans les années 1980, le monde rural indigène a été
secoué par une grave crise alimentaire, liée à la crise de la

dette et aux premiers effets des contre-réformes agraires.
Les femmes indigènes paysannes se sont alors mobilisées
pour la survie communautaire, ce qui a renforcé leur capacité
d'auto-organisation. Au Chiapas, des alliances se sont aussi
créées entre femmes indigènes et métisses, par exemple
dans la lutte commune contre la violence envers les femmes.
Dans les années 1990, les mouvements des femmes
indigènes deviennent visibles et organisés sur un plan national et
international.

l'émilie octobre 2008



Les féminismes mexicains (suite)
Comment s'est opérée cette plus grande visibilité
des mouvements des femmes indigènes?

En 1992 se déroule en Amérique latine et aux Caraïbes la

campagne «Cinq cents ans de résistances indigènes, noires
et populaires», contre la célébration officielle de cet anniversaire

colonial. Ce moment marque un tournant dans la visibilité

politique des mouvements indigènes, qui dénoncent
l'imposition de l'assimilation et réalise un travail de mémoire sur
le passé colonial et son héritage actuel. Les femmes
indigènes y sont actives et organisent leurs propres espaces et
revendications. Deux ans plus tard a lieu au Chiapas le
soulèvement zapatiste (2). L'activisme des femmes indigènes se
déploie fortement, non seulement au sein de l'Armée zapatiste

de libération nationale (EZLN), mais dans toutes les

organisations indigènes, et se construit une identité politique
spécifique. Au sein des mouvements de femmes indigènes,
certains courants sont plus centrés sur des questions liées
au genre et d'autres mettent plus l'accent sur la lutte unitaire
de leur peuple. La plupart des organisations de femmes
indigènes articulent néanmoins la lutte pour l'autodétermination
culturelle, territoriale et politique de leur peuple avec des
revendications concernant leurs droits en tant que femmes.

Le mouvement des femmes Indiennes
est donc assez dynamique?

Tout mouvement est dynamique, mais celui-ci en particulier

est un fort renouvellement des thèmes politiques, car il

repense non seulement la relation des peuples et cultures
indigènes avec l'Etat et la nation, mais également des
rapports de genre au sein des communautés indigènes. De plus,
les mouvements de femmes indigènes sont très diversifiés et
font aussi des alliances avec les organisations féministes
métisses. Cette rencontre tend désormais à l'exigence
d'horizontalité et de remise en cause du paternalisme des
femmes métisses envers les femmes indigènes. Les mouvements

de femmes indigènes appellent ainsi le féminisme et
l'idée d'égalité à se transformer, à travers leur interpellation
antiraciste et anticoloniale. Elles font aussi se rejoindre des
problématiques liées à la reconnaissance culturelle avec
celles de justice sociale et de redistribution des terres. Ce
renouvellement de la pensée politique est une impulsion à

décoloniser la citoyenneté.

Existent-ils d'autres mouvements féministes
importants au Mexique?

On peut souligner le mouvement lesbien féministe, qui naît

déjà au milieu des années 1975, mais qui dans les années
2000 réactive son expression indépendante de la scène
LGTB très institutionnalisée. Depuis 2003, des manifestations

lesbiennes ont lieu à Mexico: une première en Amérique
latine et aux Caraïbes. Il faut aussi évoquer l'aspect international

du mouvement lesbien qui organise régulièrement des
rencontres latino-américaines. La prochaine, qui aura lieu au
Guatemala en 2010, sera marquée du sceau de l'autonomie
et représente un défi en Amérique centrale, où la violence à

l'égard des femmes et des lesbiennes constitue un régime de
terreur poussé à l'extrême. Autour des luttes contre les
violences justement, on a aussi au Mexique, et en Amérique
centrale, des mouvements contre les fémicides ou fémini-
cides - assassinats massifs et systématiques de femmes. Un

large réseau de militantes de classes et de secteurs
différents, constitué aussi en grande partie de parentes des
victimes, se mobilise contre l'impunité à Ciudad Juarez, au
Chiapas, au Honduras, au Guatemala, au Salvador. Cet
énorme effort de dénonciation - par des expressions
politiques, artistiques et dans la recherche - se heurte à la
corruption et à la complicité étatique avec le crime organisé.

'Les femmes indiennes au Chiapas (Mexique): un mouvement féministe
postcolonial? Etudes de cas d'une coopérative de femmes tojolabales.

(1) Révolution mexicaine, 1910-1920 : en 1913, Emiliano Zapata lance
une rébellion défendant la cause des paysans ayant perdu leurs terres au

profit des plantations sucrières. Il s'allie ensuite au grand chef révolutionnaire
Pancho Villa.

(2) En 1994, l'Armée zapatiste de libération nationale occupe quatre localités
au Chiapas - région du sud du Mexique. Les révolutionnaires indigènes
exigent des réformes économiques, sociales et politiques. Lors d'affrontements,

des centaines de personnes trouvent la mort et des milliers

prennent la suite. Site internet: www.mexique-fr.com.

Références
Sabine Masson. Le genre et la colonialité du travail

en Amérique centrale. In Magdalena Rosende et Nathalie Benelli

(dir.). Laboratoires du travail. Lausanne: Antipodes, 2008
Histoire, rapports sociaux et mouvements
des femmes indiennes au Chiapas (Mexique).
Sur l'usage de l'histoire dans les études féministes.

Cahiers du Genre, n° 44/ 2008. Paris: L'Harmattan.

Sexe/genre, classe et race: décoloniser
le féminisme dans un contexte mondialisé. Réflexions à partir
de la lutte des femmes indiennes au Chiapas.
Nouvelles Questions Féministes, Vol. 25, No 3/2006.

l'émilie octobre 2008


	Les féminismes mexicains

