
Zeitschrift: L'Émilie : magazine socio-culturelles

Herausgeber: Association Femmes en Suisse et le Mouvement féministe

Band: [96] (2008)

Heft: 1523

Rubrik: Le Mexique : un pays de contrastes : violences envers les femmes,
vitalité des féminismes

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Le Mexique
un pays
de contrastes
Violences envers
les femmes, vitalité
des féminismes
Le Mexique est un pays où les violations des droits humains, la corruption et la complicité de l'Etat avec le crime
organisé, l'impunité des auteurs de violences envers les femmes et le racisme envers les populations indigènes
rendent souvent très difficiles la (sur-)vie des femmes. Les féminicides de Ciudad Juarez, la criminalisation des
mouvements sociaux, les conditions de détention des prisonnières rendent compte des dures réalités auxquelles
les femmes sont confrontées. Cependant, cette ancienne colonie est un pays de contrastes à plus d'un titre.
C'est aussi le lieu d'une mobilisation nationale contre la violence envers les femmes ainsi que de forts mouvements
sociaux des populations indigènes comme en témoigne le mouvement zapatiste au Chiapas. Les femmes
indigènes se sont organisées, et l'articulation des revendications des droits des peuples autochtones aux droits des
femmes constitue un renouvellement des questionnements politiques et féministes. Pour entamer cette incursion
mexicaine, un entretien avec une experte permet de brosser un portrait des féminismes dominants et dissidents.

Les féminismes
mexicains
Sabine Masson est actuellement chargée de recherche
à l'IHEID - Institut de hautes études internationales et
du développement - au sein du programme NCCR
rapports Nord-Sud. Sociologue, elle a vécu cinq ans au
Mexique où elle a réalisé sa thèse de doctorat sur les
femmes indiennes au Chiapas*. Son éclairage sur l'identité

métisse et les féminismes mexicains met notamment

en avant l'émergence des revendications des
femmes indigènes. Ces dernières appellent les
féministes à prendre en compte la diversité des réalités des
femmes et à se questionner sur le racisme à l'intérieur
des féminismes dominants. Entretien.

Propos recueillis par Estelle Pralong

L'émilie: Comme partout, le féminisme mexicain
se décline au pluriel. Pouniez-vous nous parler
d'abord des féminismes «blancs»

Sabine Masson: Au Mexique, pour qualifier les
féminismes dominants on parlera plutôt de féminismes «métis».
Cette appellation demande une compréhension du contexte
historique. L'identité nationale s'est forgée au Mexique sur la
base d'une idéologie du métissage, conçue par les élites
postcoloniales comme un «mélange des races». Il s'agit
d'une sorte de mythe des origines qui, pour la nouvelle
classe au pouvoir, était d'abord synonyme de «blanchiment»
et «d'amélioration de la race», même si elle se déclinait
positivement autour de l'idée d'un mélange égalitaire. L'identité
métisse au Mexique est donc une identité dominante. C'est
dans cette culture métisse, fortement identifiée à la culture
occidentale, que doivent s'assimiler et disparaître les
cultures autochtones et afrodescendantes.

l'émilie octobre 2008



Ainsi, les rapports sociaux de race existent bel et bien?
Oui, même si le racisme a été fortement invisibilisé par

cette image du métissage. C'est une sorte de racisme sans
«races», mais les inégalités raciales existent bel bien, et
aujourd'hui encore, que ce soit dans les institutions, les
pratiques ou les représentations sociales. On le voit clairement
dans les indicateurs d'accès à la santé, l'éducation et les
services de base: dans les régions à population majoritairement
indigène et paysanne, la mortalité en couches, les
grossesses répétées et l'analphabétisme sont nettement plus
marqués que pour les femmes métisses vivant dans les
villes. Les inégalités socio-économiques et de genre doivent
donc se lire en croisant des dimensions raciales. Cela ne veut
pas dire que les appartenances raciales soient homogènes
non plus: une immense population féminine métisse est très
pauvre aussi, et l'accès à la santé sexuelle et reproductive
demeure très limité au Mexique pour toutes les femmes.

Revenons aux féminismes métis,
quelles sont leurs principales revendications?

Les origines du féminisme mexicain moderne, entendu
donc comme un féminisme métis, remonte aux idées
libérales indépendantistes du début du XIXe siècle. Il est porté
par des femmes instruites de la classe moyenne, en particulier

des institutrices défenseuses de l'égalité dans l'éducation.

Deuxième moment-clé, la période prérévolutionnaire à
la fin du XIXe siècle et au tournant du XXe, quand des
féministes participent à la lutte contre la dictature de Porfirio Diaz
en y amenant des revendications égalitaristes, comme la
réforme du Code civil. A la fin de la Révolution mexicaine (1),

se tient le premier Congrès féministe mexicain - le deuxième
événement du genre en Amérique latine, après le Congrès
féministe de Buenos Aires en 1910, mais sa composition est
influencée par des préjugés de classe et de race. Jusqu'à
son application en 1946, le mouvement féministe se
concentre ensuite sur la revendication du droit de vote, mais
continue de mobiliser assez peu de femmes ouvrières,
paysannes et indigènes qui forment leurs propres organisations.

Ef la deuxième vague?
Dans la foulée de 1968 a lieu un renouvellement du

féminisme, cependant ce sont encore des femmes métisses
issues de la classe moyenne qui le composent. Comme
ailleurs, le féminisme mexicain des années 1970 politise le

«privé». Ses revendications se tournent vers la sexualité, le
droit à la contraception et à l'avortement et les luttes contre
les violences masculines. La question du travail domestique
y reste assez secondaire, ce qui reflète une discrimination
raciale, car les femmes indigènes sont employées pour réaliser

ce travail. Les groupes sont assez proches de la
mouvance de gauche, même s'ils défendent leur autonomie. Les
contenus politiques ont donc un caractère de lutte sociale et

certains groupes se rapprochent des secteurs populaires,
mais aucun discours antiraciste ne transparaît. Après 1975,
année de la première conférence mondiale des femmes sous
l'égide de l'ONU et qui a lieu à Mexico, le mouvement
entame un processus d'institutionnalisation. Assez rapidement,

des conflits surgissent autour des options politiques
du mouvement: doit-il ou non rester indépendant de l'Etat,
des partis et des ONG qui occupent de plus en plus
l'espace?

Comment se sont traduits ces conflits?
Au-delà du Mexique, ces divisions ont marqué tout le

mouvement féministe latino-américain. Certains groupes
féministes ont opté pour le maintien d'une position d'autonomie,

en construisant leur propre utopie féministe de transformation

radicale de la société. Et de manière schématique, les
courant féministes dits «institutionnels» ou «de l'égalité» ont
opté pour un lobbying sur les institutions. Au cours des
années 1990, le mouvement prend à nouveau un tournant
avec le renforcement de féminismes «dissidents»: non
hégémoniques, non métis et aussi lesbiens - même si le mouvement

lesbien apparaît à Mexico dès 1975. Les mouvements
des femmes indigènes ne se revendiquent pas comme
féministes. Cependant, leur présence politique, leur discours sur
le genre et un côtoiement en progression avec le féminisme a
appelé ce dernier à se pluraliser et à repenser son identité
métisse. Des femmes indigènes et afrodescendantes ont mis
en lumière le racisme à l'intérieur du mouvement des femmes
et la manière différentiée dont se traduit leur expérience de la

domination, à la fois sexiste et raciste.

Quelles sont les principales revendications
des femmes indigènes?

Les mouvements des femmes indigènes remettent en
question la prétendue unité d'«un» mouvement des femmes
ou «du» féminisme. Elles construisent leurs propres revendications,

sur la base de leur histoire de luttes: contre la
domination coloniale, puis dans leur participation - invisibilisée - à

toutes les luttes sociales et paysannes de l'époque postcoloniale.

Dans les années 1980, le monde rural indigène a été
secoué par une grave crise alimentaire, liée à la crise de la

dette et aux premiers effets des contre-réformes agraires.
Les femmes indigènes paysannes se sont alors mobilisées
pour la survie communautaire, ce qui a renforcé leur capacité
d'auto-organisation. Au Chiapas, des alliances se sont aussi
créées entre femmes indigènes et métisses, par exemple
dans la lutte commune contre la violence envers les femmes.
Dans les années 1990, les mouvements des femmes
indigènes deviennent visibles et organisés sur un plan national et
international.

l'émilie octobre 2008



Les féminismes mexicains (suite)
Comment s'est opérée cette plus grande visibilité
des mouvements des femmes indigènes?

En 1992 se déroule en Amérique latine et aux Caraïbes la

campagne «Cinq cents ans de résistances indigènes, noires
et populaires», contre la célébration officielle de cet anniversaire

colonial. Ce moment marque un tournant dans la visibilité

politique des mouvements indigènes, qui dénoncent
l'imposition de l'assimilation et réalise un travail de mémoire sur
le passé colonial et son héritage actuel. Les femmes
indigènes y sont actives et organisent leurs propres espaces et
revendications. Deux ans plus tard a lieu au Chiapas le
soulèvement zapatiste (2). L'activisme des femmes indigènes se
déploie fortement, non seulement au sein de l'Armée zapatiste

de libération nationale (EZLN), mais dans toutes les

organisations indigènes, et se construit une identité politique
spécifique. Au sein des mouvements de femmes indigènes,
certains courants sont plus centrés sur des questions liées
au genre et d'autres mettent plus l'accent sur la lutte unitaire
de leur peuple. La plupart des organisations de femmes
indigènes articulent néanmoins la lutte pour l'autodétermination
culturelle, territoriale et politique de leur peuple avec des
revendications concernant leurs droits en tant que femmes.

Le mouvement des femmes Indiennes
est donc assez dynamique?

Tout mouvement est dynamique, mais celui-ci en particulier

est un fort renouvellement des thèmes politiques, car il

repense non seulement la relation des peuples et cultures
indigènes avec l'Etat et la nation, mais également des
rapports de genre au sein des communautés indigènes. De plus,
les mouvements de femmes indigènes sont très diversifiés et
font aussi des alliances avec les organisations féministes
métisses. Cette rencontre tend désormais à l'exigence
d'horizontalité et de remise en cause du paternalisme des
femmes métisses envers les femmes indigènes. Les mouvements

de femmes indigènes appellent ainsi le féminisme et
l'idée d'égalité à se transformer, à travers leur interpellation
antiraciste et anticoloniale. Elles font aussi se rejoindre des
problématiques liées à la reconnaissance culturelle avec
celles de justice sociale et de redistribution des terres. Ce
renouvellement de la pensée politique est une impulsion à

décoloniser la citoyenneté.

Existent-ils d'autres mouvements féministes
importants au Mexique?

On peut souligner le mouvement lesbien féministe, qui naît

déjà au milieu des années 1975, mais qui dans les années
2000 réactive son expression indépendante de la scène
LGTB très institutionnalisée. Depuis 2003, des manifestations

lesbiennes ont lieu à Mexico: une première en Amérique
latine et aux Caraïbes. Il faut aussi évoquer l'aspect international

du mouvement lesbien qui organise régulièrement des
rencontres latino-américaines. La prochaine, qui aura lieu au
Guatemala en 2010, sera marquée du sceau de l'autonomie
et représente un défi en Amérique centrale, où la violence à

l'égard des femmes et des lesbiennes constitue un régime de
terreur poussé à l'extrême. Autour des luttes contre les
violences justement, on a aussi au Mexique, et en Amérique
centrale, des mouvements contre les fémicides ou fémini-
cides - assassinats massifs et systématiques de femmes. Un

large réseau de militantes de classes et de secteurs
différents, constitué aussi en grande partie de parentes des
victimes, se mobilise contre l'impunité à Ciudad Juarez, au
Chiapas, au Honduras, au Guatemala, au Salvador. Cet
énorme effort de dénonciation - par des expressions
politiques, artistiques et dans la recherche - se heurte à la
corruption et à la complicité étatique avec le crime organisé.

'Les femmes indiennes au Chiapas (Mexique): un mouvement féministe
postcolonial? Etudes de cas d'une coopérative de femmes tojolabales.

(1) Révolution mexicaine, 1910-1920 : en 1913, Emiliano Zapata lance
une rébellion défendant la cause des paysans ayant perdu leurs terres au

profit des plantations sucrières. Il s'allie ensuite au grand chef révolutionnaire
Pancho Villa.

(2) En 1994, l'Armée zapatiste de libération nationale occupe quatre localités
au Chiapas - région du sud du Mexique. Les révolutionnaires indigènes
exigent des réformes économiques, sociales et politiques. Lors d'affrontements,

des centaines de personnes trouvent la mort et des milliers

prennent la suite. Site internet: www.mexique-fr.com.

Références
Sabine Masson. Le genre et la colonialité du travail

en Amérique centrale. In Magdalena Rosende et Nathalie Benelli

(dir.). Laboratoires du travail. Lausanne: Antipodes, 2008
Histoire, rapports sociaux et mouvements
des femmes indiennes au Chiapas (Mexique).
Sur l'usage de l'histoire dans les études féministes.

Cahiers du Genre, n° 44/ 2008. Paris: L'Harmattan.

Sexe/genre, classe et race: décoloniser
le féminisme dans un contexte mondialisé. Réflexions à partir
de la lutte des femmes indiennes au Chiapas.
Nouvelles Questions Féministes, Vol. 25, No 3/2006.

l'émilie octobre 2008



L'horreur de
Ciudad Juarez
Depuis 1 993, près de 400 femmes ont été torturées,
violées et tuées dans cette ville mexicaine à la frontière
du Texas. Un crime encore impuni, qui selon Amnesty
International, révèle la passivité et la corruption
du gouvernement local et national. Eclairage.

Clara Marc

Depuis quinze ans, un ou plusieurs assassins ont tué au
moins 370 femmes à Ciudad Juarez et à Chihuahua. Les
victimes présentent des caractéristiques communes, elles sont
brunes, menues, ouvrières dans des «maquilas» - usines de
montages connues pour leurs conditions de travail
inhumaines -, employées dans des commerces ou des
discothèques. Elles sont séquestrées - parfois pendant plusieurs
semaines -, torturées, mutilées et violées.

Les autorités ont arrêté plusieurs coupables présumés
sans avoir pu présenter aucune preuve. Selon Amnesty
International (Al) cette affaire révèle surtout l'inefficacité des
autorités mexicaines, leur misogynie, leur corruption et leur
complicité avec les responsables. Les enquêtes d'AI
soulignent que les autorités ont commencé par ne pas prendre au
sérieux les plaintes pour disparition. Une fois les corps
retrouvés, certains hauts responsables ont accusé les filles
de porter des jupes et de se livrer à la prostitution. En outre,
dans le cadre des enquêtes, certaines pistes n'ont jamais été
étudiées et de grave abus ont été observés lors des procès.
Al précise également que la police est accusée d'avoir
torturé les coupables présumés pour les faire avouer. A l'heure
actuelle, l'impunité de ces assassins reste totale. Aima
Noser, coordinatrice chez Amnesty International, a accepté
de répondre à nos questions.

L'émilie: Amnesty International a dévoilé cette affaire
dans un rapport en 2003.
Quelle est la situation aujourd'hui à Ciudad Juarez?

Aima Noser: Sous la pression internationale, les autorités
nationales - et non locales - ont réagi: elles ont renforcé la

police et accepté l'aide du FBI dans la formation des juges et
des policiers. Malgré tout, les meurtres continuent, il n'y a
toujours pas d'enquêtes sérieuses et l'impunité reste entière.

Comment expliquer que toutes les victimes
soient des femmes

Il faut d'abord souligner que la majorité des victimes
d'assassinats en Amérique latine sont des hommes. Mais le
nombre de femmes augmente, avec une caractéristique
commune : les femmes visées sont celle qui s'émancipent.
Dans le cas de Ciudad Juarez, il s'agit de femmes qui
travaillent. Or les hommes ou les membres des gangs veulent
rester maîtres des rôles et des limites attribuées aux femmes
dans la société.

Ces crimes sont donc reliés
à une certaine culture «machiste»

Beaucoup de femmes sont tuées dans le cadre de
violences conjugales - un énorme problème au Mexique -, car
elles s'émancipent en allant étudier ou travailler pour subvenir

à leurs besoins et à ceux de leur famille. L'assassinat
d'une femme dans le cercle de la maison n'est pas un
phénomène privé, mais doit être compris comme une expression
de violence généralisée, dans une société caractérisée par
un haut niveau de violence contre les femmes qui ne
correspondent plus au schéma traditionnel de subordination aux
hommes. C'est la traduction d'un machisme archaïque
contre la femme insoumise.

Des crimes comme ceux de Ciudad Juarez et de Chihuahua
ne sont donc pas extraordinaires au Mexique

La brutalité et le nombre des meurtres sont extrêmes.
Mais ce qui se passe est la conséquence du changement
profond des rôles de l'homme et de la femme en Amérique
latine, de la globalisation de l'économie qui engendre une
migration conséquente vers le nord, la fuite de la campagne
et la misère dans les villes. Les conditions familiales en sont
totalement désorganisés et se dégradent. Tout cela a facilité
des comportements qui n'existaient pas auparavant.

Le fait que Ciudad Juarez soit une ville frontière
joue-t-il un rôle?

Disons qu'il y a beaucoup de migrant-e-s à la recherche
du rêve américain et beaucoup de problèmes liés au marché
noir. Le taux de criminalité est énorme: traite des femmes,
trafics de drogue et d'organes, pornographie. Il y a également

de nombreuses usines textiles ou de montage - les

maquilas - qui emploient surtout des femmes. Quand les

migrantes arrivent du sud du pays, elles sont utilisées
comme des pièces de rechange pour ces fabriques.

15



dossi
'

r

e

Monde carcéral
le délit d'être femme
Le rapport 2007 d'Amnesty International, ainsi que de diverses organisations de défense des droits humains,
font état de violations généralisées et même systématisées dans différents Etats du Mexique - Chiapas, Oaxaca,
Guerrero. Une grande majorité des femmes mexicaines sont victimes de violences physiques et psychiques
et les discriminations liées au genre sont toujours très répandues. Les arrestations arbitraires, la torture
et les procédures judiciaires inéquitables sont monnaie courante. L'institution pénitentiaire étant une reproduction
miniature de la société extérieure, comprendre ce que pouvait être la vie des femmes détenues dans une institution
faite par les hommes et pour les hommes, permet d'appréhender ces questions. Enquête.

Stéphanie Giauque

Selon la Commission des droits humains du district fédéral

de Mexico (CDHDF), les femmes ne sont le plus souvent
pas directement coupables du crime dont elles sont accusées,

mais complices d'un homme. Elles ont par exemple
accepté d'aider leur fils, leur amant, leur époux en cachant
de la drogue; en se portant coupable pour l'argent que leur
chef a volé dans la caisse du magasin où elles travaillent, etc.
Les violences physiques et psychologiques dont elles ont été
victimes au sein de la sphère privée peuvent également les
conduire à commettre des actes criminels. En plus de
l'emprisonnement pour motifs affectifs, l'intégration et la survie
de la famille expliquent de nombreux actes déviants. Au
Mexique, le vol représente 41,7% des actes criminels commis

par les femmes. Lors du jugement, les éléments socio-
contextuels ainsi que les rapports de pouvoir liés au genre ne
sont pas pris en compte. Les femmes condamnées sont en
outre stigmatisées par leur entourage qui les considère
comme des «mauvaises femmes» et des «mauvaises mères».
Elles sont alors le plus souvent répudiées par leur famille et
séparées de leurs enfants. Ces femmes peuvent être
considérées comme prisonnières politiques au sens qu'elles sont
prisonnières du système patriarcal qui se dissimule derrière
des mécanismes subtils de domination.

Jeux depouvoir entrefemmes

Après avoir été soumises à l'arbitraire patriarcal du
système judiciaire mexicain, les détenues sont alors confrontées
aux violences du personnel pénitentiaire. Le plus souvent, les

gardiennes utilisent leur pouvoir de contrôle comme arme de
domination sur les prisonnières. Il n'est pas rare qu'elles leur
infligent des tortures physiques et psychologiques, les
privent de visites alors que celles-ci sont déjà rares, les battent
ou parfois les déplacent dans le quartier des hommes de la

prison, ce qui fragilise encore davantage les femmes et peut
les conduire à la prostitution et au trafic de drogue. Les
surveillantes atomisent les femmes ou incitent la création de
groupes rivaux en favorisant certaines prisonnières au détriment

d'autres, en attisant les jalousies et les rumeurs. Les
matonnes abusent du pouvoir et de la violence dont elles
sont elles-mêmes victimes en tant que femmes au sein de la

prison.

Droitsfondamentaux violés

Au Mexique, le nombre de femmes incarcérées représente
5% de la totalité de la population carcérale. Ceci ne justifie
par pour autant que dans tout le pays, il n'existe que dix
centres pénitentiaires exclusivement féminins. La majorité
des prisonnières mexicaines vivent donc dans un quartier
féminin à l'intérieur d'une prison d'hommes quant elles ne
vivent pas dans un quartier mixte. Les établissements
pénitentiaires, même si exclusivement féminins, ne sont pas
adaptés aux femmes et à leurs besoins et cela d'autant plus
si elles y vivent avec leurs enfants. Selon le collectif de soutien

aux prisonniers-ères politiques IK, dans certaines
prisons, les cellules sont organisées sous forme de grands
dortoirs ou toutes les détenues, emprisonnées pour vol ou pour
assassinat, souffrant de maladies psychiatriques ou non,
cohabitent avec leurs enfants. Il n'existe pas de programme
d'animation et de formation spécifiquement conçus pour les

prisonnières et lorsqu'ils le sont, leur contenu est infantilisant.

Les détenues n'ont accès qu'à des formations et à des
emplois - couture, broderie, etc. - qui ne leur permettent pas
l'accès à de nouvelles compétences, ni à une valorisation de
leurs qualifications. Les services médicaux ne sont pas
adaptés aux besoins des femmes, ni des enfants; les
gynécologues sont rares, les médicaments non appropriés, les
locaux parfois partagés avec les hommes. Elles n'ont aucun
droit sur leurs enfants, autant au niveau de la garde - les
enfants leur sont retirés vers l'âge de 4 ans - que de l'éducation.

Ainsi, en plus d'être privées de leur liberté, les femmes
incarcérées dans les prisons mexicaines se voient retirer
leurs droits les plus fondamentaux.

Pour plus d'informations :

www. amnesty. org / www. cdhdf. org. mx / www. mujeresylasexta. org
/ www.peacewatch.ch

l'émilie octobre 2008



Cecilia Santiago Vera est fondatrice et membre active
du collectif IK. Depuis une dizaine d'années, au travers
des activités du collectif, elle apporte son soutien aux
mouvements de mobilisation pour la libération des
prisonniers-ères politiques dans l'Etat mexicain du
Chiapas. Elle a organisé différents séminaires traitant de
la situation des femmes détenues et rend fréquemment
visite aux prisonnières de la prison de San Cristobal
de las Casas. Elle a activement participé au mouvement
de soutien lors de la grève de la faim qui a eu lieu entre
février et avril 2008 dans les prisons chiapanèques.
Interview.

L'émilie: Comment les femmes s'organisent-elles
à l'intérieur de la prison?

Cecilia Santiago Vera: Ici, à San Cristobal de las Casas,
dans le Cereso 5, elles ont beaucoup de difficultés à s'organiser

parce qu'elles sont peu nombreuses et qu'à l'extérieur,
elles n'ont pas eu l'expérience de s'organiser. C'est uniquement

à l'église, au travers de la religion, qu'elles peuvent se
rapprocher. Il est clair que la fonction des gardiennes est de
séparer, diviser, punir, frapper, pour qu'elles n'aient rien en
commun. Une organisation de femmes qui luttent pour leurs
droits politiques, leurs droits humains ou pour dénoncer leur
emprisonnement injustifié ne peut donc pas se créer facilement.

Enormément de femmes sont incarcérées de manière
injustifiée et certaines sont des prisonnières politiques.

Comment définissez-vous le terme de prisonnière politique?
Par exemple, dans le cas de Delia, il est difficile de dire

clairement qu'elle est prisonnière politique, car elle est accusée

de séquestration qui est un délit de droit commun.
Cependant, en étudiant toutes les inégalités qu'il y a eu lors
de sa défense, il est possible de dire qu'elle est prisonnière
d'un système politique qui ne permet pas aux femmes une
défense juste. En utilisant cette définition, énormément de
femmes pourraient être considérées comme prisonnières
politiques. Dans certain cas, comme celui des femmes
prisonnières suite aux mouvements de répression de mai 2006
à Ateneo (voir encadré), il est clair qu'elles sont prisonnières
politiques. C'est la police et l'Etat qui sont responsables des
violations, des mauvais traitements ainsi que des emprisonnements

injustifiés. Les femmes peuvent difficilement se
revendiquer elles-mêmes prisonnières politiques. Elles ont
besoin de beaucoup de soutien autant à l'intérieur qu'à
l'extérieur de la prison. Si Delia a pu faire cette démarche, c'est
parce qu'elle avait une relation très proche avec la Voz del
Amate (1), sinon ceci aurait été impossible.

Comment les femmes intègrent-elles
les mouvements sociaux à l'intérieur de la prison?

Dans le cas d'Amapola, toute sa famille, son époux, ses
enfants, son beau-frère étaient détenus dans la prison de
Playa de Catasaja. Elle était détenue dans le Cereso 5 de San
Cristobal parce que c'est l'unique prison de toute la région
nord du Chiapas qui a une annexe pour les femmes.
Amapola a pris contact avec le mouvement de la Voz de los
Llanos (1) par elle-même. C'est une femme qui a beaucoup
de détermination et qui est décidée. Amapola ne se revendiquait

pas comme prisonnière politique jusqu'à ce que
commence la grève de la faim, puis ça c'est fait de manière
évidente. Elle a pris conscience de l'importance de s'organiser
pour visibiliser sa situation. Elle savait qu'il y avait le mouvement

de grève de la faim des compagnons de la Voz de los
Llanos, mais elle l'a commencé seulement quand sa famille
s'y est jointe. Le plus difficile pour elle, c'est qu'elle était
seule, elle était séparée physiquement des prisonniers
politiques qui étaient en grève; alors elle allait souvent à l'église.
Ses efforts et ses souffrances ont été récompensés parce
qu'elle a été libérée le 30 mars après avoir passé deux ans en
prison.

Dans le cas de Delia, qui est détenue dans la prison del
Amate, la situation est un peu différente. Elle fait partie du
mouvement de la Voz del Amate depuis plus d'une année.
Bien que Delia soit diabétique, elle a décidé de faire partie de
la grève de la faim. Elle a subi à plusieurs reprises les
harcèlements du médecin del Amate qui voulait qu'elle se retire de
la grève.

Au total, deux femmes seulement ont pris part
à la grève de la faim, pourquoi?

Se revendiquer prisonnière politique fait partie d'un
processus personnel. Cela dépend également où se trouve la

personne, dans une prison où il y a un mouvement social ou
pas. Il faut comprendre qu'Amapola et Delia sont des exceptions

au vu des conditions à l'intérieur de la prison. C'est
vraiment étonnant que ces deux femmes, avec le contexte de
division qui règne dans la prison, décident de faire seules une
grève de la faim. Les autres femmes disaient qu'elles ne
voulaient pas prendre de risque. Les femmes détenues pensent
très souvent que si elles se revendiquent comme prisonnières

politiques, elles vont rencontrer davantage d'obstacles

lorsqu'elles entreprennent des démarches juridiques.

(1) La Voz de los Llanos et la Voz del Amate sont deux associations de
prisonniers-ères politiques chiapanèques créées afin de dénoncer les injustices
dont ils-elles sont victimes et de faire respecter leurs droits au sein de
l'établissement carcéral.



dossi _ r

Les mouvements sociaux
sont criminalisés

Le 3 mai 2006, à San Salvador de Ateneo dans l'Etat de
Mexico, 2'500 policiers sont intervenus afin de réprimer les
membres du mouvement social qui manifestaient leur soutien

à des vendeur-se-s de fleurs qui avaient été déplacé-e-s
de leur place de travail habituelle. Suite à cette action répressive,

47 femmes ont été arrêtées, torturées, battues, humiliées,

violées par la police fédérale, par des membres des
forces militaires ainsi que par des fonctionnaires d'Etat. Deux
ans plus tard, trois de ces femmes sont encore emprisonnées

sans aucune preuve pesant contre elles et sans avoir
été condamnées. Dans la mémoire mexicaine, Ateneo est
l'un des actes de violence sexiste organisé les plus massifs,
mais il ne constitue pas pour autant une exception.

Les violences sexuelles et physiques dont ont été victimes
les femmes, que se soit à Ateneo ou ailleurs, n'ont jamais été
reconnues ni jugées. Leurs tortionnaires jouissent donc
toujours de l'impunité la plus totale; il n'a jamais été fait justice
aux femmes ni aux mouvements sociaux. De plus, les lois
mexicaines ne permettent pas de punir les responsables.
Bien au contraire, elles agissent comme un bouclier protecteur

pour les abus gouvernementaux. Les mouvements
sociaux sont criminalisés en étant qualifiés par les autorités
gouvernementales d'illégaux et donc contraires au bien des
citoyens.

Cependant, c'est également au Mexique que l'on peut
observer des exemples concrets de projets de système
juridique alternatif. Dans les territoires autonomes zapatistes de
l'Etat du Chiapas se met actuellement en place un système
juridique non violent, basé sur la réparation des torts et la
transformation des relations sociales par le travail. Les lois
révolutionnaires des femmes zapatistes ont leur place dans
le droit autonome des insurgés-e-s.*

* Loi révolutionnaire des femmes (01.01.1994)

1. Les femmes, indépendamment de leur race, croyance,
couleur ou filiation politique, ont le droit de participer
à la lutte révolutionnaire dans l'espace ou selon le grade
que déterminent leur volonté et leur capacité.

2. Les femmes ont le droit de travailler et de recevoir
un salaire juste.

3. Les femmes ont le droit de décider du nombre
d'enfants qu'elles veulent avoir et dont elles veulent
s'occuper.

4. Les femmes ont le droit de participer aux affaires
de la communauté et d'avoir des responsabilités
si elles sont élues librement et démocratiquement.

5. Les femmes et leurs enfants ont le droit à la santé
et à l'alimentation.

6. Les femmes ont le droit à l'éducation.

7. Les femmes ont le droit de choisir leur compagnon
et ne pas être obligées par la force à contracter
un mariage.

8. Aucune femme ne pourra être frappée ou maltraitée
physiquement, ni par des parents, ni par des étrangers.
Les délits de tentative de viol ou de viol seront
sévèrement punis.

9. Les femmes pourront occuper des responsabilités
de direction dans l'organisation et avoir des grades
militaires dans les forces armées révolutionnaires.

10. Les femmes auront tous les droits et obligations
qui figurent dans les lois et règlements révolutionnaires.


	Le Mexique : un pays de contrastes : violences envers les femmes, vitalité des féminismes
	Les féminismes mexicains
	L'horreur de Ciudad Juraez
	Monde carcéral : le délit d'être femme
	Lento, pero avanzo
	Les mouvements sociaux sont criminalisés


