
Zeitschrift: L'Émilie : magazine socio-culturelles

Herausgeber: Association Femmes en Suisse et le Mouvement féministe

Band: [96] (2008)

Heft: 1520

Rubrik: Dossier

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SSI

La deuxième Vague
Les mouvements de Mai 68 ont quarante ans. Dossiers, émissions, événements, expositions, films,
documentaires sont là pour nous le rappeler. Mai 68, c'est aussi la deuxième Vague du féminisme:
le Mouvement de Libération des Femmes et tous les changements de mentalité et de société qu'on entraîné
avec elles les femmes rebelles et irrévérencieuses des années septante. La Suisse n'a pas été en reste!
Nous le verrons avec Genève et le précieux livre de Julie de Dardel Révolution sexuelle et Mouvement
de libération des femmes à Genève (1970-1977), avec les témoignages de militantes de Lausanne et de
leur mouvance «lutte des classes», avec les animatrices socioculturelles de la Maison de Quartier
de la Jonction à Genève qui organisent une quinzaine intitulée «Mai 68: des valeurs à ne pas mettre
en quarantaine». Révolution du quotidien, remise en cause de la famille petite-bourgeoise - la petite famille -,
réappropriation du corps (pilule, droit à l'avortement, exploration de son corps) etc.
Que reste-t-il aujourd'hui de la révolution sexuelle des années septante? Eclairage «de biais» avec un ouvrage
sur l'émancipation par la réécriture du corps dans les romans, médias et discours scientifiques et sociologiques
de ces dernières années.

Estelle Pralong

La libération des femmes s'est faite avec et contre les
revendications des mouvements de mai 68. C'est ce que
nous apprend - entre autres - l'ouvrage de référence de la

jeune historienne Julie de Dardel Révolution sexuelle et
Mouvement de libération des femmes à Genève (1970-1977)
: «...les revendications féministes étaient pour ainsi dire
absentes des manifestations de 68: soit, comme en Suisse et
en France, les femmes ne s'étaient pas encore organisées au
sein de mouvements autonomes, soit, comme aux Etats-
Unis, en Grande-Bretagne et en Allemagne, des groupes de
femmes existaient, mais les hommes des organisations
contestataires se refusaient à relayer leurs luttes, systématiquement

considérées comme subalternes. Il est ainsi rapidement

apparu que, loin de découler naturellement de 68, le

Mouvement de Libération des Femmes s'était formé dans un

rapport conflictuel avec ce mouvement de contestation.»

Continuité et rupture avec la première Vague

Les jeunes femmes de l'époque se sont formées à la
politique et au militantisme au sein des mouvements de 68, une
expérience très forte et qui a changé leur vie. Pourtant,
celles-ci sont reléguées aux tâches subalternes, leurs
revendications ne sont pas entendues et la révolution sexuelle est
souvent instrumentalisée à leur dépens: il leur était difficile de
dire «non» sans se faire traiter de petite bourgeoise
coincée... Ainsi, dès le début des années septante, les femmes
s'organisent entre elles et renouvellent les revendications
féministes en se réappropriant les sources intellectuelles de
la Nouvelle Gauche - à l'origine des mouvements de mai 68.
Ces nouvelles féministes ne revendiquent plus l'égalité au
sein de la société. En 1971, elles accueillent d'ailleurs
presque avec indifférence le droit de vote afin obtenu! Pour
elles - et la Nouvelle Gauche - il ne peut pas y avoir de
révolution sans renversement de la vie quotidienne. C'est le seul

moyen de renverser le système dominant. Ainsi, elles ne veulent

pas la fin de l'inégalité mais la libération. Les discours de
dénonciation de l'oppression sont formulés en terme de
libération.

Lepersonnel estpolitique

Le personnel est politique. Qu'est-ce que cela signifie? Il

s'agit d'une révolution dans la révolution. Les femmes du
Mouvement de Libération des Femmes veulent prendre le
contrôle de leur vie quotidienne. Le MLF devient ainsi un
mouvement en réelle cohérence avec le changement de
paradigme du socialisme de gauche. C'est un mouvement
inédit, neuf dans l'histoire de la gauche et du féminisme.
Dans un contexte de mouvement de fond en rupture avec la

société, le discours radical des femmes du MLF atteint un
grand nombre de femmes. La sphère intime, les relations
interpersonnelles, la sexualité, le corps, tout cela est considéré

comme éminemment politique: c'est la révolution
sexuelle. Avant tout, il s'agit de connaître son corps, sa
sexualité et de se la réapproprier (contraception, avortement
libre et gratuit, séparation de la sexualité et de la fécondité,
exploration de son corps). Le va et vient entre la théorie
politique et la pratique quotidienne est incessant. Les femmes
prennent conscience de leur force et de leur pouvoir de faire
s'effondrer les structures de la société en détruisant la «petite
famille». Le MLF veut créer ses propres familles, elles
réinventent les rapports sociaux. Des communautés voient le

jour qui bien que structurée, ne reposent pas sur les liens de

sang.HM i l li ; M ; N
IMARIE BONICHF.

?- I%8
III I

m

l'émilie mal 2008



:.- •:
• — - t" —

Mis bout à bout, tous ces refus constituent un mouvement
de fond: les femmes s'auto définissent comme révolutionnaires.

Si toutes les femmes prennent conscience de
l'oppression et se réapproprient les gestes quotidiens, elles
seront impossibles à soumettre: le système de domination ne
pourra pas se reproduire! Leur style est irrévérencieux et
provocateur. Ces féministes sont très critiquées mais elles
parviennent à se réapproprier ces critiques et à les tourner en
dérision. Elles fonctionnent sans vote avec une organisation
«révolutionnaire». Vu leur nombre, les sous-groupes et les
petites communautés ont beaucoup d'autonomie et sont
même souvent autogérés. Cela participe de leur grande
force mais se transformera en grande fragilité au moment de
l'affaiblissement des mouvements issus de 68. «A partir de
1977, le MLF connaît des problèmes internes de plus en plus
importants et des changements d'orientation: professionnalisation

et institutionnalisation croissantes, déclin de la pro-
blématisation de la sexualité et montée de celle de la
violence (le viol et les autres violences sexuelles, les mauvais
traitements physiques et psychologiques dans le couple, la

pornographie, la violence sur le lieu de travail).»

Source : Julie de Dardel, Révolution sexuelle et Mouvement de
libération des femmes à Genève (1970-1977), Editions Antipodes,
Lausanne, 2007.

La deuxième Vague
«Dans la décennie suivant les événements de 68, un

renouveau du féminisme prenait son essor au niveau international.

L'onde de choc partait des Etats-Unis pour atteindre
progressivement toute l'Europe. Partout, les jeunes
féministes affichaient leur radicalité et marquaient une rupture
avec la première vague féministe qui s'était battue pour
l'égalité des droits et l'amélioration de la condition des
femmes: le nouveau mouvement réclamait, lui, la libération
des femmes et appelait au renversement de la société
patriarcale. A maints égards, le MLF renouvelait la critique
féministe à partir de l'expérience de 68, que, par ailleurs, de
nombreuses militantes avaient vécue. Elles revenaient ainsi

sur la notion de «révolution sexuelle» et dénonçaient son
instrumentalisation par les hommes de la Nouvelle Gauche
étudiante qui l'avaient détournée dans la pratique du sens que
lui avaient donné des auteurs tels que Wilhelm Reich et
Herbert Marcuse.

Au moment de leur émergence sur la scène politique et
sociale, les nouvelles féministes se trouvent dans une position

ambiguë: bien que critiques vis-à-vis de la période de
68, elles retournent aux sources intellectuelles de cette
dernière pour créer leur mouvement. Il fallait pour elles revenir
sur la notion de « révolution sexuelle », qui avait été détournée

par les hommes des groupements de gauche, et en faire
un instrument d'émancipation authentique.»

La révolution sexuelle
«La libération de la sexualité des femmes est perçue

comme la plus fondamentale, la seule qui puisse ouvrir une
véritable perspective de renversement révolutionnaire du
système patriarcal. A partir de l'idée centrale de réappropriation

du corps, les nouvelles féministes se fixent l'objectif de
surmonter les dichotomies du militantisme traditionnel. Cela

passe par une suppression des limites entre théorie et
pratique, mais aussi entre sphère politique et sphère personnelle.

C'est désormais dans les aspects intimes de la vie - et
en premier lieu dans la sexualité - que doivent être identifiés
et combattus les rapports de domination. Fortes du principe
selon lequel «le personnel est politique», les nouvelles
féministes refusent toute tentative de théorisation de la situation
des femmes qui ne partirait pas de l'expérience vécue et du
ressenti. Cela signifie, très concrètement, que le préalable à

toute élaboration théorique est la connaissance de leur corps
et de leur sexualité, non seulement par une libération collective

de la parole, mais aussi par l'observation très concrète,
pratiquée en groupe, des parties les plus intimes de leur
corps. Celui-ci devient pour elles le terrain politique par
excellence. La réappropriation du corps et la politisation de
la sphère personnelle traversent ainsi l'ensemble des
Mouvements de libération des femmes au niveau international

et aussi à Genève.» Julie de Dardel.

Quelques slogans irrévérencieux

«Bon à l'occasion de la Fête des Mères: l'Etat, lepatriarcat,
vos chers enfants et maris vous offrent 365jours de travail ménager gratuit. »

« Unefemme sans homme, c'est comme un poisson sans bicyclette.»

«Femmes boniches, femmes potiches, femmes affiches,
on en a plein les miches.»

l'émilie mai 2008



e
H If 1

MLF et Femmes en lutte:
le militantisme féministe
à Lausanne dans les années 70
Comment se sont organisés les mouvements féministes de l'après mai 68 à Lausanne? Quels étaient leurs buts?
Quelles furent leurs actions? Comment cette époque fondamentale de la lutte féministe a-t-elle été vécue
par celles qui en furent les actrices? Et enfin, quel bilan ces femmes tirent-elles aujourd'hui de cette période
de leur vie? Quelques éléments de réponse à travers le témoignage de militantes d'hier, qui n'ont toujours
pas dit leur dernier mot.

Sophie Meyer

Le MLF à Lausanne

Le Mouvement de libération des femmes lausannois voit
le jour en 1971, sous l'impulsion de trois jeunes femmes,
dont deux d'entre elles issues des Jeunesses progressistes,
un mouvement gauchiste d'influence maoïste. Nicole Haas
Torriani est l'une de ces protagonistes. Elle se souvient: «Au
début, nous étions une petite dizaine. Nous nous réunissions
dans des arrière-salles de café. On discutait, on échangeait
des livres, on lisait les publications du MLF français.»
Comme tous les autres groupes, le MLF lausannois est un
mouvement «spontané». Pas de bureau politique, pas de
comité directeur. «Tout fonctionnait sur la base de la
responsabilisation mutuelle. L'enthousiasme suffisait pour décider
qui allait faire quoi».

A l'époque, Elisabeth Brindesi était jeune journaliste.
Divorcée, elle s'occupait seule de son enfant. Pour elle,
l'expérience du MLF a été doublement marquante. Tout
d'abord, elle lui a permis d'accéder à certains textes
théoriques. «J'ai découvert Reich, Benoîte Groult, et surtout Kate
Millet, une féministe américaine dont les écrits m'ont
bouleversée. » Plus importante encore, la participation aux
«groupes de conscience», qui ont peut-être constitué une
des initiatives les plus originales du MLF. Des femmes se
réunissaient régulièrement, en petit groupe, et échangeaient
leurs expériences de vie. «En écoutant le récit des autres, on
prenait conscience de sa propre oppression. Jusqu'ici, je
pensais que mes problèmes avec les hommes, mes difficultés

à concilier mon travail et ma maternité, relevaient uniquement

de ma responsabilité. Je me débrouillais mal, tout était
de ma faute. Les groupes de conscience créaient un effet de
miroir. Les autres femmes racontaient des histoires similaires
à la mienne. Je me suis aperçue à quel point j'avais intériorisé

des schémas, à quel point la culpabilité était ancrée en
moi, depuis toute petite. Les groupes de conscience, ça a
vraiment été l'apprentissage du b-a-ba. »

Femmes en lutte

Assez rapidement cependant, des conflits se produisent
au sein du MLF. Dès 1973, une scission a lieu à l'intérieur du
groupe. Certaines militantes reprochent au mouvement
d'être déconnecté de la réalité, de s'éloigner des problèmes
réels des femmes, notamment celles issues des classes
défavorisées. Un nouvelle formation apparaît: Femmes en
lutte. Diane Gilliard, personnalité de gauche bien connue à

Lausanne, et qui fut une des initiatrices du mouvement,
explique: «On ne voulait pas se contenter de se dire: toutes
les femmes sont copines. L'oppression que pouvait subir la
reine d'Angleterre en tant que femme ne nous intéressait pas.
C'était une femme, mais on ne se sentait pas grand-chose de
commun avec elle. Par contre, le sort d'une ouvrière de
l'usine Iril nous semblait beaucoup plus important.» Femmes
en lutte considère l'oppression économique comme la
première de toutes les oppressions. Si l'égalité entre les sexes
est un objectif fondamental, elle ne pourra se faire à l'intérieur
d'une société dominée par le capitalisme. Les femmes des
classes ouvrières, victimes d'une «double oppression» - de
classe et de genre - seront donc au centre du combat de
Femmes en lutte. Le mouvement essaiera constamment de
se rapprocher d'elles à travers des actions militantes
concrètes. «Pour utiliser des mots d'aujourd'hui», précise
Diane Gilliard!1), «je dirais que notre mouvement cherchait à

développer une action de proximité».

Les actions

Exemple emblématique de cette «ligne de combat»:
l'engagement de Femmes en lutte auprès des vendeuses. « Les
vendeuses, raconte Nicole Haas Torriani, nous parlaient de
leurs conditions de travail, elles dénonçaient les pratiques de
certains patrons. Sur la base de leurs témoignages, on
rédigeait des tracts qu'on allait distribuer à la sortie des magasins.

On a par exemple dénoncé les nocturnes, qui
obligeaient les femmes à travailler plus dur encore durant les
périodes de fêtes.» Nicole Haas Torriani se souvient d'une
rencontre mémorable avec les syndicats, qui hésitaient à

agir, invoquant le fait que la plupart des vendeuses n'étaient
pas syndiquées. «La salle des Vingt-deux cantons»2' était

II



i II

Déclin et mutations

pleine à craquer. Il pleuvait ce soir-là. Les femmes étaient
révoltées. Elles criaient, brandissaient leurs parapluies contre
les syndicalistes. Ces derniers ont fini par entendre leurs
revendications. Ils ont obtenu la fermeture avancée des
magasins les veilles de fêtes et des ouvertures plus tardives
le lendemain. Des acquis aujourd'hui battus en brèche»,
regrette Nicole Haas Torriani.

Les militantes de Femmes en lutte participent également à
des groupes constitués autour de projets spécifiques. Des
membres d'autres organisations - ce sera le cas du MLF - les
rejoignent de façon ponctuelle. Y sont défendues les principales

revendications féministes: droit à l'avortement, maîtrise
de la sexualité, développement de structures pour l'accueil
des enfants, etc. Nicole Haas Torriani s'est beaucoup investie

pour la création de crèches à Renens: «Nous pensions
que les parents avaient le droit de choisir entre la crèche et
les mamans de jours. Personnellement, je militais pour
l'éducation en crèche. Je n'ai jamais aimé le terme de
«maman de jour». Il sous-entend que la mère qui travaille
n'est plus une vraie mère pendant la journée. De nombreuses
femmes se sont mobilisées, des ouvrières et des «ménagères»

ont participé à nos réunions. Finalement, on a réussi
à obtenir la création d'une petite crèche. On en aurait voulu
plusieurs, mais c'était déjà ça.»

Tout en militant au niveau politique pour la décriminalisation

de l'avortement - en 1977 l'initiative pour la solution des
délais est rejetée de peu en votation populaire - le mouvement

est actif sur le terrain. Il parvient notamment à mettre en
place une permanence téléphonique, qui conseille les
femmes voulant avorter. «On avait une liste de médecins
qu'on savait plus ouverts sur la question et on orientait les
femmes vers eux». La création des plannings familiaux a
également mobilisé les militantes de Femmes en lutte, en
collaboration avec le MLF.

Dans les années huitante, le mouvement connaît des
signes d'essoufflement, comme c'est le cas pour bien
d'autres organisations féministes. Le MLF lausannois est
déjà dissous. Femmes en lutte va encore poursuivre ses
activités durant quelques années. Au fil du temps, l'engagement
prend pour certaines une orientation nouvelle. Des femmes
qui militaient durant leurs études choisissent des professions
sociales, proches de leurs convictions. Les plannings familiaux

se professionnalisent, mais certaines femmes continuent

de suivre leur évolution en tant que groupe
d'«usagères».

Pour de nombreuses militantes, les luttes féministes des
années septante ont eu une valeur initiatique. Ces mouvements

furent des lieux d'apprentissage et offrirent à plusieurs
l'occasion de se révéler. «C'est là que j'ai trouvé ma
confiance en moi », confie Nicole Haas Torriani, aujourd'hui
membre de la formation «A gauche toute!» et conseillère
communale à Renens. Si les lieux et les modes
d'engagement ont évolué, la conscience des urgences,
l'indignation face aux injustices demeurent, chez certaines,
intacte. «Je voudrais bien que les revendications d'hier ne
soient plus que de vieux souvenirs, ça n'est hélas pas le

cas», constate Elisabeth Brindesi, qui est elle-même engagée

dans plusieurs associations. «Je me bats parce que je
suis en colère. Je ne peux pas faire autrement.»

On affirme souvent que les révolutionnaires de mai 68 sont
rentré-e-s dans le rang. Le temps et la réalité de la vie
seraient venus à bout des utopies portées par la jeunesse
d'une époque. Ce discours désenchanté - ou revanchard,
selon le lieu où il est proféré - donnerait à croire que l'esprit
de mai est définitivement enterré. En écoutant Nicole,
Elisabeth ou Diane, on a une toute autre impression. Pour
ces femmes, il semble évident que le combat continue.

O Propos tiré de l'entretien accordé par Diane Gilliard
dans le cadre la série documentaire Plans-fixes (décembre 2006)
(2> Salle de réunion célèbre à Lausanne, située au premier étage
du buffet de la gare

Le Musée historique de Lausanne présente
Une Suisse rebelle - 1968-2008, une exposition
qui met en lumière les luttes et les mouvements
contestataires qui agitèrent la Suisse durant
les années septante. Du 4 avril au 1 0 août.

Un cycle de rencontres-débats accompagne
et prolonge l'exposition.
Dimanche 11 mai, à 13h a lieu un débat intitulé
Féminisme: du tract à la circulaire?
Intervenantes : Julie de Dardel, historienne,
Madeleine Denisard, militante féministe, Françoise Messant-Laurent,
professeure de sociologie, membre du comité de rédaction
des Nouvelles questions féministes, Diane Gilliard,
conseillère communale à Lausanne, Yvette Théraulaz,
chanteuse et comédienne, Stéphanie Apothéloz,
députée et co-présidente commission égalité du PSV
et Sylvie Dürrer, cheffe du bureau cantonal
de l'Égalité entre hommes et femmes (Vaud).
Animation: Nadia Lamamra, historienne et féministe.



dossi r
e

Mai 68 des valeurs
à ne pas mettre en quarantaine
La Maison de Quartier de la Jonction à Genève organise, du 3 au 24 mai, des expositions, débats,
projections de films, pièces de théâtre sur Mai 68 et ses échos contemporains. Rencontre avec Martine Gremaud,
Patrizia Ceresa et Florence Widmer, animatrices socio-culturelles et partie prenante du groupe qui a mis sur pied
«Mai 68: des valeurs à ne pas mettre en quarantaine». Leur plongée dans cette époque a suscité
chez ces dernières des questionnements personnelles mais surtout professionnelles. Rencontre.

Estelle Pralong

Les événements de mai 68 n'étaient pas inconnus aux
trois animatrices socio-culturelles de la Maison du Quartier
de la Jonction. Cependant, les recherches et réflexions
nécessaires aux choix des thèmes à mettre en valeur et aux
événements à organiser ont permis à Martine Gremaud,
Patrizia Ceresa et Florence Widmer de redécouvrir cette
riche période historique. «Mai 68, ce n'était pas seulement la
France et la Guerre du Vietnam, mais une conjonction planétaire,

même si les moyens de communication n'était pas
aussi puissants qu'aujourd'hui», explique Martine Gremaud.
Une époque de revendications et de mouvements collectifs
d'une grande force et parfois violentes aussi. Mai 68 ne se
résume pas au slogan Peace and Love. Violence de la répression

aussi, qui est parvenue à «casser» ces élans révolutionnaires:

assassinats de Martin Luther King et des Kennedy,
répression mexicaine etc. Martine Gremaud souligne encore
que si le droit au bonheur est plus que légitime, il a peut-être
abouti à l'individualisme actuel: «un revers de la médaille... ».

«Redonner du politique au privé»

«Mai 68, c'est aussi un vent venu d'Amérique qui, pour les

femmes, prônait la réappropriation de nos corps, de notre
plaisir. C'est la contraception, les dispensaires des femmes,
le self help...», rappelle Patrizia Ceresa. La sexualité,
l'intimité, les femmes en parlent entre elles et se rendent
compte que leurs problèmes sont ceux de toutes. Ensemble,
elles sont plus fortes et peuvent trouver des solutions. «Pour
dénoncer un harcèlement sexuel ou un viol, par exemple, si
c'est tout un groupe de femmes qui vient réclamer justice
elles auront bien plus de chance d'être entendues!» «Cette
mise en commun des problèmes se perd, souligne Martine
Gremaud. Les jeunes chômeur-se-s se sentent entièrement
responsables de leur situation. Ils/elles ne remettent pas en
question la société et la dureté du système économique.
Dans les années 70, on pouvait collectiviser les problèmes.
Maintenant, il n'y a qu'une seule vision: il faut réussir, avoir un
travail, un appartement, une voiture. Il faudrait redonner du
politique au privé», estime-t-elle.

«Je me pose beaucoup de questions sur la conscientisa-
tion des jeunes que j'accueille. Je les trouve assez machos et
loin des valeurs d'égalité des sexes et du respect de l'image
de la femme, regrette Florence Widmer. Pourtant, dans
certains ateliers, comme l'atelier de rap, les adolescent-e-s qui
écrivent des textes retrouvent un esprit critique concernant
les fameux moutons noirs, par exemple».

« Oser penser — oser agir — oser lutter — oser vaincre»

En automne 1971, la Maison de Quartier de la Jonction
organise une exposition intitulée «Vivre à la Jonction. Oser
penser - oser agir - oser lutter - oser vaincre». Les animateurs

et animatrices d'aujourd'hui on voulu faire revivre cette
exposition. Au cours de leurs recherches dans les archives,
Martine Gremaud, Patrizia Ceresa et Florence Widmer ont
été frappées par l'esprit critique et la manière directe
d'attaquer les problèmes de cette époque. Ces découvertes
les ont poussées à réfléchir encore davantage sur la pratique
de leur métier. Le politiquement correct et le consensus
régnent. Les thèmes de la démocratie locale et participative,
les conseils de quartier ont été récupérés par les politiques,
notamment en période de campagne! De plus, les
professionnelles que nous sommes ont parfois voulu trop prendre
en charge les revendications des habitant-e-s et ont tué dans
l'œuf certaines initiatives citoyennes.» En mai 2007, les
animatrices socio-culturelles de la Jonction, ont eu envie de
remettre à jour certaines valeurs qu'elles considèrent comme
essentielles. Les thèmes importants de l'époque: jeunesse,
logement, qualité de vie, droits des femmes, etc. le sont
toujours aujourd'hui. «Nous voudrions inciter les habitant-e-s du
quartier à se réapproprier ces thèmes. Occuper le terrain et
ne plus le laisser seulement aux professionnel-le-s.» Quant à
la pratique de leur profession d'animatrice socio-culturelle
d'une maison de quartier, Martine Gremaud, Patrizia Ceresa
et Florence Widmer souffrent parfois d'une perte de sens.
«On nous met dans des logiques de gestionnaires. Nous
sommes moins dans «le faire». L'associatif perd de son
autonomie: les directives et procédures qu'on nous impose
tendent vers l'uniformisation de nos activités. Nous ne voulons

pas être seulement fournisseuses de services.
L'organisation de «Mai 68: des valeurs à ne pas mettre en
quarantaine» est aussi l'occasion pour nous de remobiliser
certaines forces. Réfléchissons ensemble, animateurs-trices
et habitant-e-s, pour retrouver des vraies revendications sur
la qualité de vie, l'urbanisme du quartier... Nous avons envie
de reprendre l'initiative!»



BON K i 1 1

L'émancipation par l'écriture
du corps: qu'en est-il aujourd'hui?
Pour les féministes des années 70, l'émancipation
devait aussi passer par la réappropriation de l'écriture
du corps, ainsi que le préconisait notamment
la théoricienne Hélène Cixous. Les chercheuses
française Christine Détrez et Anne Simone ont étudié un
large corpus contemporain de romans, médias, discours
scientifiques et sociologiques pour mieux comprendre
récriture féminine contemporaine des corps:
entre persistance et subversion des clichés. Eclairages.

Désormais, chaque rentrée littéraire française présente un
bon nombre de romans féminins, affranchis de tous les
tabous. La presse parle de «nouvelles barbares» ou de
«scandaleuses». Pourtant, en matière de sexualité et de cor-
poréité féminine, les impératifs se révèlent contradictoires.
Derrière l'affranchissement apparent des tabous et le «soit
libre», les normes morales n'ont pas disparu. Malgré une
désinvolture apparente en matière de sexe, la sexualité a en
fait de la peine à se libérer des normes morales.

Les rapports sexuels sont souvent décrits comme en
décalque d'une vision « masculine» de la sexualité, même si
le contrat de lecture est tout de même différent car c'est une
femme qui écrit. La sexualité est multiple, c'est la loi des
grands nombres. L'association sexe et violence, se fait au
détriment des hommes. On pourrait dire qu'il y a à la fois
réappropriation mais celle-ci se fait souvent en fonction de
modèles «masculins». Dans les romans, articles de presse,
discours scientifiques et sociologiques apparaissent de
nouveaux stéréotypes comme le «sexploit» et l'obligation de
jouissance: libération des tabous ou tyrannie des fantasmes?

Au sein de ce corpus contemporain, les hommes restent
malgré tout le sexe fort et révèlent aux femmes leur vérité.
Entre les récits sexuels crus s'intercalent des récits amoureux.

Trouver l'amour, trouver «le bon» reste la grande affaire
des femmes! Le conjugalisme a remplacé le familialisme: le

couple constitue souvent le but ultime des romans, discours
d'experts (sociologues, psychologues) et des discours
neurobiologiques qui fondent le désir du couple par la biologie
ou l'éthologie. L'infidélité prônée s'apparente en réalité à une
«polyfidélité» au service du couple: l'amour romantique reste
dévolu au conjoint... Ainsi, si «tout ne reste pas à faire», la

réappropriation de l'écriture du corps par les femmes a

encore de beaux jours devant elle!

Source : Christine Détrez et Anne Simon, A leur corps défendant.
Les femmes à l'épreuve du nouvel ordre moral, Seuil, 2006.


	Dossier
	La deuxième vague
	MLF et Femmes en lutte : le militantisme féministe à Lausanne dans les années 70
	Mai 68 : des valeurs à ne pas mettre en quarantaine
	L'émancipation par l'écriture du corps : qu'en est-il aujourd'hui ?


