
Zeitschrift: L'Émilie : magazine socio-culturelles

Herausgeber: Association Femmes en Suisse et le Mouvement féministe

Band: [95] (2007)

Heft: 1511

Artikel: Devadasi : de la courtisane divine à la simple prostituée

Autor: Dussault, Andrée-Marie

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-283129

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-283129
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


int rnational
e

evadasi:
de la courtisane divine
à la simple prostituée
Elles étaient dotées de talents artistiques savamment cultivés, elles étaient financièrement autonomes, elles
jouissaient d'une liberté sexuelle, et de surcroît, elles étaient socialement sanctionnées comme sacrées. Pourtant,
aujourd'hui, les devadasi sont considérées comme des «prostituées» qui n'ont d'autres options que de se tourner
vers le travail du sexe pour survivre. Autopsie du déclin d'une institution.

Andrée-Marie Dussault

Elama était vouée à un destin peu
commun. Née dans un petit village
reculé de l'Etat de l'Andhra Pradesh,
situé au sud de l'Inde, à 6 ans, le sort de
la gamine semblait déjà scellé, elle serait
devadasi ; littéralement, « servante de la

divinité». Le conseil du village s'était
réuni et avait longuement délibéré quant
à la solution adéquate pour régler le
problème. C'est que la pauvre enfant était
possédée par des esprits démoniaques ;

en effet, ses cheveux étaient aussi drus
que la paille, sa masse capillaire était
raide comme personne n'en avait jamais
vu. Les anciens tranchèrent en décidant
solennellement qu'Elama serait mariée à

la divinité Yellamma et deviendrait la
devadasi du village.

«Grosso modo, cela veut dire que
dès l'âge de la puberté et pour le reste
de ses jours, cette jeune femme aurait
appartenu à tous les villageois; en
d'autres mots, n'importe qui aurait pu
abuser sexuellement d'elle, en payant
20, 50, 100 roupies1 au temple, s'ils
paient, parce que certains «oublient» de
payer», explique Grâce Nirmala, une
grande femme énergique, qui travaille
pour l'ONG Aashray et qui a sauvé
Elama des griffes du loup.

Lorsque Grâce a eu vent de la décision

des aînés dans le fin fond de
l'Andhra Pradesh quant au futur de la

jeune villageoise, elle s'est rendue sur
les lieux avec son équipe. «Nous avons
dû batailler fort; nous avons eu une
grosse querelle avec les autorités du
village; ces gens sont superstitieux et ne
voulaient rien entendre» relate-t-elle.
Finalement, après avoir inlassablement
discuté, puis offert des bijoux en or en
guise de pot-de-vin, Grâce a obtenu
l'autorisation des anciens d'amener l'enfant

consulter un médecin.

Moyennant quelques roupies, celui-ci
a accepté de témoigner que l'enfant
n'était ni folle, ni possédée par des
forces occultes, que certes, ses cheveux
avaient une consistance particulière,
mais non pas tout à fait anormale et
qu'enfin, une lotion faite de produits
ayurvédiques les rendrait plus soyeux.
C'est ainsi qu'Elama a échappé à une
destinée de fille publique sacralisée et
qu'aujourd'hui, quelques années plus
tard, elle apprend la couture pour
éventuellement gagner quelques sous.

Mais tel n'est pas le cas des quelques
62'000 devadasi en Inde, souligne
Grâce. «De nos jours, des familles
dédient leur fille à un temple, davantage
pour des raisons liées à la pauvreté que
par sentiment religieux, explique la
travailleuse sociale ; seulement, la vente
est sanctionnée religieusement et ainsi
rendue plus acceptable socialement.»
D'après les statistiques d'Aashray, plus
de 95% de devadasi sont des Dalits2 ou
des femmes des communautés tribales.

«Certaines familles ayant plusieurs
filles et aucun fils offrent parfois une de
leurs filles aux dieux, histoire de les apaiser

et de pouvoir enfin parvenir à concevoir

un garçon, affirme Grâce; d'autres
encore, pour éviter de payer une dot
et/ou débourser une somme considérable

pour un mariage, donnent une fille
au temple. » Subséquemment, certaines
devadasi deviennent la concubine d'un
propriétaire terrien ou d'un prêtre, mais
la plupart doivent se tourner vers la

prostitution pour survivre économiquement.

Or, il n'en a pas toujours été ainsi.
On dit de l'institution qu'elle date
du 6e siècle avant Jésus-Christ.
Traditionnellement, en devenant devadasi,

une enfant quittait sa famille pour

être mariée à la divinité d'un temple,
l'empêchant ainsi pour toujours d'épouser

un mortel. Ainsi, elle jouissait du
privilège «d'être éternellement préservée
du veuvage», un avantage lorsque l'on
connaît le sort qui était réservé aux
veuves en Inde.

Une fois au service du temple, la
devadasi recevait une bonne éducation

- au cours de laquelle elle était rétribuée

- incluant la maîtrise du bharata natyam,
une danse classique du sud de l'Inde,
l'apprentissage du kannada, du tamoul
et du sanscrit, la langue des textes
sacrés. Par ailleurs, plusieurs d'entre
elles intégraient diverses pratiques
sexuelles à leur cursus.

Après la cérémonie de mariage liant
une devadasi à la divinité élue, cette
première acquérait un ou plusieurs
«patrons» qui étaient en quelque sorte
ses principaux «clients» ou «bienfaiteurs».

Ceux-ci provenaient des classes
privilégiées, les membres de la caste
des devadasi n'ayant pas les moyens de
les entretenir. Les patrons ne pouvaient
être ni musulmans ni chrétiens et leur
présence n'empêchait pas leur protégée
de servir d'autres hommes. En effet, la
devadasi était libre de mener la vie
sexuelle qui lui convenait et d'avoir des
enfants. Ceux-ci vivaient avec elle,
étaient socialement acceptés et respectés,

mais en revanche, ils ne pouvaient
prétendre à un héritage paternel.

Vers la fin du 10e siècle, lorsque
l'institution avait atteint son faîte, le nombre
de devadasi associées à un temple
témoignait de son prestige et de sa
richesse ; les plus importants pouvaient
en compter jusqu'à quelques centaines.
Plus tard, les rois ont commencé à inviter

les danseuses du temple à se
produire dans leur cour. Cela a contribué à

l'émilie mai 2007



int ^rnationale

modifier les thèmes et les techniques de
danses qui sont ainsi devenues une
forme d'animation et de divertissement
social plutôt que la vénération spirituelle
et religieuse qu'elles incarnaient initialement.

Au fil du temps, les devadasi sont
passées de «servantes de la divinité» à
«servantes des brahmanes», la caste
des prêtres et progressivement, leur statut

s'est détérioré. Le déclin de l'institution

est en partie associé à celui des
temples hindous, suite aux invasions
multiples. Sous le Raj anglais, la répression

a été particulièrement rigoureuse et
les devadasi, étiquetées comme «prostituées»,

étaient systématiquement arrêtées

et punies.
Toutes les institutions protégeant

leurs droits ont peu à peu été abolies les
rendant toujours plus vulnérables. Enfin
en 1925, les autorités britanniques ont
légalement interdit le système. En dépit
de cela, selon des estimations, entre
l'Indépendance de l'Inde en 1947 et
1982, quelques 250 000 jeunes filles
auraient été consacrées à des temples
dans les seuls Etats du Karnataka et du
Maharastra.

1 ndlr : entre quelques centimes

et trois francs suisses
2 ndlr : les hors caste, communément appelés
«Intouchables» en Occident

Dans une perspective féministe,
l'institution des devadasi n'est pas
inintéressante. Elle s'apparente au
système des geishas au Japon ou des
courtisanes en Europe. La féministe
allemande Maria Mies a étudié en
profondeur l'institution et estime qu'à
l'époque, beaucoup de femmes
auraient préféré devenir des devadasi
plutôt que d'être des épouses
dépendantes. Contrairement aux autres
Indiennes, grâce à leurs qualifications,
ces femmes pouvaient vivre de façon
autonome, sans le soutien financier
d'un homme de leur famille. Par
ailleurs, à la différence des femmes
mariées, elles jouissaient de droits
d'héritages égaux à ceux des hommes.

Tout comme c'est le cas pour les
travailleuses du sexe en Occident, il

existe un vif débat entre différents
camps quant à savoir si les devadasi
étaient des esclaves sexuelles ou des
femmes libérées du joug patriarcal. « Le
devadasisme n'a rien à voir avec les
rapports sexuels forcés subis par des
gamines dans un contexte de cérémonies

pseudo-religieuses, argumente
Maria Mies, ou encore, avec la
pauvreté crasse qui contraint de vieilles
femmes à se vendre pour quelques
roupies à la porte d'un temple.» Il

s'agissait de placer le contrôle du sexe
ludique non reproductif entre les mains
de professionnelles qualifiées, en
mesure de fournir ces services selon
une série de conventions et de
pratiques, les protégeant des abus liés à la

prostitution.

Maria Mies fait valoir que les devadasi

étaient jadis protégées par une
série de conventions et de règles dans
le cadre d'un système religieux qui leur
permettait d'offrir des services sexuels
en échange de gains considérables,
leur garantissant une autonomie
inédite jusqu'à aujourd'hui.

La chercheuse rappelle qu'initialement,

les devadasi jouissaient d'une
position sociale enviable : au Moyen-
Age, elles occupaient un rang élevé
dans la hiérarchie du temple, deuxième
en importance après le prêtre, et elles
pouvaient prendre part à des cérémonies

religieuses habituellement réservées

à la gente masculine. De surcroît,
la présence de devadasi à des cérémonies

religieuses ou à des mariages,
était non seulement chaudement réclamée

car jugée de bon augure, mais la
devadasi était considérée comme
sacrée et ses hôtes lui offraient des
cadeaux.

l'émilie mai 2007


	Devadasi : de la courtisane divine à la simple prostituée

