
Zeitschrift: L'Émilie : magazine socio-culturelles

Herausgeber: Association Femmes en Suisse et le Mouvement féministe

Band: [94] (2006)

Heft: 1505

Artikel: Le matriarcat, un mythe plus qu'une réalité ? Quelques exemples

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-283042

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-283042
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


cTöSSI e
Le matriarcat,
un mythe plus qu'une réalité?
Quelques exemples
La légende des amazones faisait
trembler le monde antique

Très présentes dans l'imaginaire grec, ces redoutables
combattantes armées de leur arc et habiles cavalières auraient vécu
selon la tradition antique dans les régions occidentales du
Caucase, au nord de l'Anatolie. Adversaires des principaux
héros grecs, en particulier de Thésée lors du siège d'Athènes et
d'Achille pendant la guerre de Troie, elles ont donné lieu à de
multiples évocations et représentations littéraires. La figure de
ces guerrières a suscité de nombreux débats pour départager le

mythe de la réalité historique. Si l'existence d'une véritable
société matriarcale belliqueuse est fortement mise en doute
aujourd'hui, anthropologues et historiens se demandent encore
sur quelles bases historiques a pu naître cette légende ayant eu
une telle ampleur dans le monde antique. La présence de sociétés

nomades est attestée dans ces régions à l'époque et aurait
pu servir de terreau à la diffusion du mythe des Amazones. Il

s'agirait peut-être des sociétés sarmates ou sauromates qui
vivaient sur les territoires au bord de la Volga et dans les steppes
au sud de l'Oural. Dans ces sociétés, les femmes guerroyaient
en effet et chassaient à cheval au même titre que les hommes.
Les découvertes de tombes sauromates ont montré que les
femmes étaient aussi enterrées avec leurs armes confirmant
ainsi le rôle militaire qu'elles tenaient.

Toutefois, si les Grecs ont peut-être fantasmé sur ces redoutables

guerrières sauromates et imaginé les amazones, les

poètes de l'Antiquité les ont toujours décrites vaincues par les

grands héros grecs. ..l'inverse aurait certainement provoqué un
tollé

La matrifocalité:
une organisation familiale
caractéristique des Caraïbes

Dans les sociétés antillaises, les femmes apparaissent
comme le personnage central de la famille. Elles travaillent,
maîtrisent les ressources et les revenus, ont l'autorité sur les
enfants. Ces sociétés sont dites matrifocales du fait d'une part.
de la place centrale de la mère ou de la grand-mère dans
l'organisation familiale et d'autre part, de la quasi-absence des pères.
Les hommes sont en effet décrits comme volages et peu enclins
à assumer une part des responsabilités quotidiennes d'un foyer.
Face à cette instabilité masculine et à la précarité du lien conjugal,

les femmes antillaises apparaissent comme des «mères

courage » surmontant l'adversité avec une force exceptionnelle.
L'absence des pères et le rôle central des mères est un phénomène

caractéristique de la famille antillaise qui trouverait
historiquement ses origines au sein du système esclavagiste. Durant
cette sombre période de l'Histoire, les esclaves ne pouvaient
former véritablement de couple ou créer un foyer puisqu'à tout
moment ils risquaient d'être séparés ou vendus. Les enfants
des femmes étaient d'ailleurs ceux des maîtres. Ainsi l'article 12

du code Noir rappelait que « les enfants qui naîtront de mariages
entre esclaves seront esclaves et appartiendront aux maîtres
des femmes esclaves, et non à ceux de leur mari, si le mari et la

femme ont des maîtres différents ».

Dès lors, les femmes antillaises ont toujours été les piliers de
la famille et ont développé entre elles des réseaux d'assistance
et de solidarité, notamment entre voisines. Ces stratégies de
résistance ne sont toutefois pas à confondre avec l'expression
d'une forme de matriarcat, car même si les femmes des
Caraïbes jouissent d'un certain pouvoir et d'une réelle indépendance

de par leur position matrifocale, elles souffrent aussi de la

domination masculine. Le taux de violence des hommes envers
les femmes en est un triste indicateur puisque celui-ci est
apparemment très élevé dans la plupart des Antilles.



Les Moso:
Une société matrilinéaire de Chine

sans mariage ni paternité
Au sud-ouest de la Chine, au bord du lac Lugu, vit l'ethnie

des Moso ou Na qui se répartit en une soixantaine de villages.
Dans cette société matrilinéaire et matrilocale, l'institution du
mariage n'existe pas. Femmes et hommes ne vivent pas en
couple, mais dans leur famille d'origine auprès de leur mère. La

famille est donc constituée de la femme, de sa mère, de sa
descendance, de ses frères et soeurs, des enfants des soeurs, mais
jamais d'époux ni de concubins. Les relations amoureuses sont
basées sur le principe de la liberté sexuelle. Les amants se
rencontrent lors de visites dites «furtives» où les hommes quittent
leur maison familiale pour rendre visite les femmes des autres
maisonnées. Les relations amoureuses sont ainsi généralement
temporaires ou lorsqu'elles deviennent plus permanentes, elles
ne donnent pas lieu à une cohabitation du couple, mais s'expriment

toujours sous la forme de visite. En ce sens, l'organisation
de la société moso a suscité beaucoup d'intérêt scientifique
puisqu'elle contrevient à l'idée extrêmement répandue que
l'alliance et le couple sont les bases universelles de la famille. Là-
bas, lorsqu'un enfant naît, il est automatiquement celui de la

famille maternelle. Aucun lien n'unit celui-ci à son père biologique

et le mot «père» n'existe tout simplement pas dans la

langue moso. D'ailleurs on pense que l'enfant est conçu par un
Dieu qui le dépose dans le ventre des femmes. Les rapports
sexuels ne sont ainsi que les déclencheurs de la grossesse.

La notion de matriarcat a souvent été évoquée pour qualifier
l'organisation de cette société où le nom, la propriété, les biens
se transmettent du côté maternel. Les femmes dirigent la

famille, travaillent, gèrent le budget familial, distribuent équita-
blement le fruit du travail fourni par les membres du clan, jouissent

d'un très grand prestige. Toutefois, comme dans de
nombreuses sociétés matrilinéaires, le rôle de l'oncle maternel au
sein de la maisonnée est lui aussi essentiel. Il subvient notamment

à une grande partie des besoins de ses neveux et nièces
et tient un rôle important dans leur éducation. En ce sens, la
société moso semble relativement égalitaire entre femmes et
hommes ce qui se retrouve du point de vue du partage du pouvoir

puisque chaque lignée maternelle est dirigée par deux
chefs, l'un masculin et l'autre féminin, et lorsqu'il s'agit de
prendre des décisions importantes pour l'ensemble de la lignée,
ce sont tous les membres du clan familial qui sont consultés.

Le Mexique des femmes
et des muxe's

Au sud du Mexique, dans l'Etat de Oaxaca, se trouve la ville
indigène zapotèque de Juchitan. Au sein de la société zapo-
tèque, groupe descendant des Mayas, les femmes semblent
jouir d'un pouvoir hors du commun. La société étant matrilinéaire,

la transmission du nom et des biens passent par les

femmes qui sont aussi les propriétaires des maisons. Le travail
est lui partagé de manière complémentaire entre femmes et
hommes. Elles sont en charge d'une activité prestigieuse : elles

gèrent le commerce régional en vendant les produits de
l'agriculture, de l'élevage et de l'artisanat ; ils s'occupent des activités

agricoles et de la pêche. Les femmes sont aussi les garantes
de la tradition, ce sont elles uniquement qui parlent encore la

langue indigène zapotèque, une particularité qui leur permet de

développer une connivence et une grande solidarité entre elles.
Les femmes zapotèques détiennent aussi un pouvoir politique :

elles ont leur propre gouvernement municipal et sont les
premières a s'être battues pour que leur communauté autochtone
résiste aux politiques fédérales et au développement de
l'économie de marché. Dans la région, elles organisent en effet le

commerce de façon solidaire en se spécialisant chacune dans
la vente d'un produit particulier afin de ne pas se trouver en
concurrence. Les rapports entre femmes et hommes
zapotèques sont ainsi décrits de manière très égalitaires et ce n'est
pas l'unique spécificité de cette société puisque contrairement
à ce que l'on constate généralement dans le reste du Mexique,
la communauté homosexuelle est elle aussi traitée avec un
grand respect. En effet, à Juchitan certains hommes
homosexuels, les muxe's, se travestissent en femmes et vivent leur
orientation sexuelle librement et ouvertement. Il s'agit d'un fait
culturel au sein de la société zapotèque qui considère ces
hommes comme des bâtons de vieillesse pour les familles du
fait qu'ils ne se marieront pas. Cependant, petite ombre au
tableau : cette tolérance vis-à-vis des minorités sexuelles s'arrête

à la gent masculine car à Juchitan les femmes
homosexuelles ne sont apparemment pas traitées avec le même
respect.


	Le matriarcat, un mythe plus qu'une réalité ? Quelques exemples

