Zeitschrift: L'Emilie : magazine socio-culturelles
Herausgeber: Association Femmes en Suisse et le Mouvement féministe

Band: [94] (2006)

Heft: 1505

Artikel: Les sociétés matrilinéaires

Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-283039

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-283039
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

r

Les sociétés matrilinéaires

Dans les sociétés matrilinéaires, le systéme de filiation passe par la mére (et non par le pére comme dans le patriarcat). Cela
signifie que la transmission, par héritage de la propriété, des noms de famille et des titres passe par le lignage féminin. Parfois ces
sociétés peuvent également étre matrilocales : I'époux réside alors chez I'épouse. Cependant, méme dans les systémes matrili-
néaires, c'est en réalité I'oncle maternel (le frére de la mére) qui a le pouvoir décisionnel. Méme si les hommes plus agés ne contro-
lent pas leurs femmes et leurs enfants, ce sont tout de méme des sociétés «d’'oncles». Le pére ne joue pas le réle central, mais
c’est quand méme un homme qui le joue. Ainsi, il s’agit toujours de sociétés viriarcales (vir : homme).

Matriarcat
et féminisme

Entretien avec lulia Hasdeu', anthropologue et
assistante en Etudes genre a I'Université de Genéve.

Le matriarcat a-t-il été important pour le féminisme ?

Dans les années soixante et septante, les théories de I'ar-
chéologue Maria Gimbutas mettaient en évidence des cultes
néolithiques de la fertilité trés puissants et répandus sur I'entie-
reté du territoire européen actuel: déesses meres, meres terre,
etc. auraient dominé I'imaginaire et les pratiques rituelles de nos
ancétres. Ces découvertes archéologiques ne sont pourtant pas
en mesure de justifier I'équation entre divinités féminines et pou-
voir politique des femmes dans une société donnée, la preuve
étant I'exemple si proche de la coexistence des cultes de la
Vierge dans le bassin méditerranéen et |'organisation politique
profondément patriarcale de ces sociétés.

Néanmoins, dans ces années, sous |'impulsion enthousiaste
du MLF, on a ranimé les théories évolutionnistes du XIXe siecle
de Bachofen, Morgan et Engels qui considéraient que dans
«|'enfance» de I'humanité, les sociétés étaient dans les mains
des femmes (le mythe des Amazones). Engels pointe dans cette
évolution fantasmée non pas un progres, mais une dégradation
de la condition des femmes, passant d'un statut plus égalitaire
chez les chasseurs-cueilleurs vers de plus en plus d'exploitation
dans les sociétés agricoles puis capitalistes. Cette vision a évi-
demment beaucoup intéressé les féministes marxistes.
Cependant, reléguer les femmes dans un point zéro de I'huma-
nité et considérer que l'avancée historique n'est qu'une
construction humaine est le produit d'une idéologie patriarcale
et bourgeoise, sans fondement historique, archéologique ou
anthropologique.

L’inexistence du matriarcat n’est-elle pas un coup dur pour les
féministes qui luttent pour d’avantage de pouvoir aux mains des
femmes ?

Réfléchir sur le pouvoir des femmes ne releve pas du méme
registre que de réfléchir sur le matriarcat. Il faut justement dis-
soudre ce lien si I'on accepte que le matriarcat n'a tout simple-
ment jamais existé. Le matriarcat est une fiction, les pouvoirs
des femmes sont réels. La question qu'il faut se poser, c'est:
quelle relation existe-t-il entre les pouvoirs des femmes et I'en-
semble de la société, surtout en ce qui concerne le pouvoir des
hommes? Quel poids, quel sens, quels enjeux ont ces pou-
voirs? Les femmes ont dans la plupart des sociétés des roles
lies a la reproduction, aux soins des enfants, a |'entretien...
L'anthropologue Frangoise Héritier considére que le pouvoir
universel des femmes, qui est celui «exorbitant» de donner la
vie, est jalousement contré par les hommes qui font tout - idéo-
logies, pratiques violentes, etc. - pour controler les femmes et
leur progéniture. D'autres anthropologues, comme Anette
Wiener, pensent qu'il y a des sociétés ou les femmes ont un
«pouvoir cosmique» — dans les iles Trobriand, du fait que les
femmes s'occupent des morts et qu'elles maitrisent ainsi la
régénération spirituelle et le culte des ancétres, elles ont un réle
important dans la société. Mais de tous ces exemple, il ressort
que les maitres du jeu social et politique sont les hommes.
Néanmoins, il ne faut pas oublier qu'il y a des sociétés ou étre
meére, travailleuse dans les champs, soigneuse des malades et
des morts est difféeremment valorisé que dans la nétre.

Réfléchir sur les pouvoirs des femmes et sur leur emboite-
ment dans les jeux de pouvoir plus globaux de la sociéte repre-
sente un défi pour penser le genre et plus largement, pour pen-
ser la société elle-méme. Mais, @ mon sens, il s'agit de relever
ce défi en se débarrassant au maximum de |‘automatisme
cognitif que nous avons, a savoir de regarder les Autres comme
s'ils ou elles devraient nous ressembiler... Pour valoriser les pou-
voirs des femmes, ceux liés a la reproduction, mais surtout a
une socialisation différente qui développe des compétences
spécifiques, il s’agirait de «repenser» le marché économique, la
participation politique, en fait, repenser I'Etat dans sa globalite.

T Autrice d'une these de doctorat sur 'articulation entre le genre et
I'ethnicité dans une communauté de Tsiganes/Roms de Roumanie.




	Les sociétés matrilinéaires

