Zeitschrift: L'Emilie : magazine socio-culturelles
Herausgeber: Association Femmes en Suisse et le Mouvement féministe

Band: [94] (2006)
Heft: 1505
Rubrik: Dossier
Autor: [s.n]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

e =

Le matriarcat: une chimere

yaux usages contradictoires

« En lui-méme le systéme patriarcal est trés supérieur au systeme matriarcal. Voici pourquoi : il y a dans le

¥ matriarcat une grave anomalie ; la personne qui détermine la relation familiale, la femme, n’est pas le personnage

principal, le plus puissant, celui qui dirige la famille, qui y commande, c’est celui des parents qui est le plus faible

(...) le moins capable de protéger I’'enfant (...) »

Grande Encyclopédie Berthelot, art Famille, 1885-1902

E.J-R.

Mot datant de 1894, le matriarcat est construit sur le modele
de son pendant masculin, le patriarcat. Le matriarcat est une
invention d’anthropologues qui voulaient rendre compte de
sociétés ou la filiation aurait été matrilinéaire (voir encadré), ou la
résidence de la famille aurait été matrilocale (c’est-a-dire au lieu
d'origine de la mere), et ou I'héritage (transmission des biens
matériels) ainsi que la succession (transmission du statut social)
auraient été transmis par la mere. Par extension, ce mot désigne
une société, un groupe ou une famille dans lesquels les femmes
détiennent le pouvoir. Cette idée, née dans la seconde moitié du

L XIXe siécle, s'inscrit dans un courant de I'anthropologie sociale

nomme «évolutionnisme». Fortement imprégné de darwinisme,
ce courant résulte d’'une analogie entre I'évolution biologique et

§ I'évolution sociale: de méme que les espéces, les sociétés
' seraient soumises a la théorie de I'évolution. Ainsi, au seuil de

leur évolution, les sociétés auraient été matriarcales pour deve-
nir patriarcales a mesure qu’elles se complexifiaient et se civili-
saient. De ce fantasme premier en ont découlé d’autres ou le
matriarcat sert tantét les intéréts misogynes, tantét les intéréts
féministes, voire socialistes et ceci depuis le tout début de I'in-
vention du matriarcat. Par exemple, Paul Lafargue (1842-1911),

! fameux auteur du Droit a la paresse (1880), conclut son essai Le

matriarcat, Etudes sur les origines de la famille (1886), dans
lequel il fustige le systeme patriarcal et se réjouit a I'idée des
sociétés matriarcales, par cette phrase que la mythologie fémi-

" niste ne renierait pas «La famille patriarcale fit son entrée dans

le monde escortée par la discorde, le crime et la farce dégra-
dante ». De nos jours, le terme sert encore a décrire, a l'instar de
Paul Lafargue, une utopie remplagant le patriarcat, mais plus
souvent encore, ce terme est utilisé pour dénoncer le prétendu
pouvoir insatiable des femmes. Il suffit de se rendre sur les sites
masculinistes québécois pour lire des propos tels que «Le
Québec est un matriarcat psychologique, ou I'homme doit
encore trop souvent s'excuser d'étre un homme'»

Les études anthropologiques sérieuses reconnaissent désor-
mais qu'aucune société matriarcale n’'a jamais existé, aucun
des criteres évoqués plus haut n’ayant jamais été réunis au sein
d’'une méme société. De plus, ces critéres s'inscrivent exclusi-
vement dans ce que I'on pourrait qualifier de droit de la famille -
filiation, résidence, héritage - alors que le pouvoir est un phéno-
mene plus large qui justement déborde le cadre familial. Alors
quand bien méme existerait une société matriarcale, ce ne serait
encore pas une société ou les femmes ont le pouvoir, c’est-a-
dire la quasi exclusivité sur les décisions concernant I'ensemble
de la société. Cependant le «succés» du mot matriarcat et du
concept qu'il désigne prouve a quel point le pouvoir des
femmes était et reste un sujet polémique, objet de tous les fan-
tasmes et de toutes les craintes.

'www.lactualite.com/dossiers_speciaux/article.jsp?content=2005112
4_154547_46344

R

ILLUSTRATIONS : JOELLE - FLUMET




Le matriarcat,
mythe
ou réalité?

Entretien avec Héléne Martin', professeure de socio-
logie a I'EESP a Lausanne (Ecole d’études sociales
et pédagogiques) et doctorante en anthropologie.

PROPOS RECUEILLIS PAR ESTELLE PRALONG

Qu’est-ce que le matriarcat, et a-t-il vraiment existé ?

Le terme matriarcat, apparu au XlIXe siecle, est I'équivalent
lexical de patriarcat. Ce dernier date du XVle siecle et a subi,
depuis ses origines religieuses, différentes évolutions séman-
tiques. Dans son acceptation actuelle, le patriarcat désigne une
organisation sociale ou les hommes détiennent le pouvoir. Ainsi,
le matriarcat renverrait a une société ou ce seraient les femmes
qui dominent.

Au XIXe siecle, I'anthropologie s’inscrit principalement dans
le courant évolutionniste; elle considere, pour le dire rapide-
ment, que les sociétés humaines ont passé par différents stades
d’évolution, allant des sociétés primitives aux sociétés évo-
luées. Le matriarcat est alors présenté comme un stade primitif
du développement des sociétés. Leur statut de meres et I'igno-
rance de la paternité physiologique auraient conféré aux
femmes un pouvoir de domination politique, économique et
idéologigue.

En réalité, le matriarcat est un mythe qui permet de légitimer
I'ordre social établi: a I'origine, les femmes auraient possédé le
pouvoir qui leur aurait été confisqué par les hommes, parfois en
raison du mauvais usage qu’elles en auraient fait. Ainsi, pour les
Baruya de Nouvelle-Guinée, les armes et les flites cérémo-
nielles procurant le pouvoir auraient été créées et possédées
par les femmes avant de leur étre volées par les hommes. Dans
nos sociétés modernes occidentales, ce serait I'apparition des
religions judéo-chrétienne et musulmane et/ou des transforma-
tions historiques de type économique qui auraient conduit a la
concentration du pouvoir aux mains des hommes. Or, comme le
note Francoise Héritier2, on voit mal comment des religions attri-
buant le pouvoir aux hommes auraient pu se développer dans
un contexte de domination féminine, ni pourquoi les femmes
n'auraient pas pu s’adapter a des transformations de modes de
production et d’échanges commerciaux.

L’évocation de I'existence de sociétés matriarcales reléve le
plus souvent d’une confusion avec les sociétés matrilinéaires.
Le systeme matrilinéaire affilie les enfants a la lignée maternelle,
avec cette particularité que ces derniers sont plus particuliére-
ment affiliés, juridiquement et affectivement, a I'oncle maternel.
Les enfants sont donc, dans tous les cas, partiellement ou com-
plétement possession des hommes, alors gu’ils ne sont jamais
la possession des femmes seules. De plus, relevons qu'il n’y a
pas de rapport direct entre matrilinéarité et degré de domination
masculine: certaines sociétés matrilinéaires sont a forte domi-
nation masculine.

Bref, qu'il soit renvoyé a un stade antérieur de I'Histoire ou de
I’évolution humaine ou que, dans une perspective culturali-
sante, il soit attribué a des systéemes culturels exotiques, le
matriarcat reléve toujours d’une construction imaginaire qui
parle d’abord et avant tout de nos conceptions des sexes en
tant qu’entités opposées. Or, I'observation des sociétés exis-
tantes doit conduire au constat de I'asymétrie des rapports
sociaux de sexe au détriment des femmes, et donc a I'universa-
lité de la domination masculine.

Ainsi, le patriarcat serait universel et les femmes
devraient se faire une raison ?

I m’est souvent arrivé, lorsque je déconstruisais I'idée de
I’existence du matriarcat et démontrais I'universalité de la domi-
nation masculine devant un public, qu’une auditrice ou un audi-
teur me reproche de saper tout espoir de pouvoir féminin ou du
moins tout argument prouvant que la domination masculine
n’est pas inéluctable. Il faut alors répondre que la domination
masculine n’est pas un fait de nature mais de culture, c’est-a-
dire a la fois arbitraire et changeant. Cette diversité s'illustre
notamment par la variabilité de la domination masculine, qui
s’exerce de maniéres différenciées selon les sociétés et qui peut
aller de tres faible a trés forte. La comparaison interculturelle
des attributions des qualités psychologiques, physiologiques
ou comportementales aux hommes et aux femmes constitue
une autre démonstration du caractére culturellement construit
des catégories et des rapports sociaux de sexe. D’un point de
vue féministe, en se basant sur une analyse factuelle de la réa-
lité, c’est par la reconnaissance des inégalités sociales de sexe
et par la dénonciation des processus de naturalisation qui
contribuent a leur reproduction que des luttes en vue de chan-
gements peuvent étre menées.

Frangoise Héritierd propose une théorie intéressante pour
expliquer I'origine de la domination masculine en tant que phé-
nomene culturel, permettant d’échapper a une conception natu-
ralisante qui I’envisagerait par exemple comme la conséquence
d’un manque féminin ou d’'un avantage masculin. La femme
bénéficie d’un pouvoir exorbitant, le pouvoir de fécondité. Or,
les hommes dépendent de ce pouvoir pour se reproduire. lls se
seraient ainsi partiellement emparés de ce pouvoir, par I'appro-
priation des femmes ou/et des enfants, notamment a travers les
systéemes de filiation (ou encore a travers les théories de la
reproduction4). Ceci fut possible, dans les premiéres sociétés
humaines, en raison d’'un handicap doublant ce pouvoir de
fécondité: la mobilité réduite des femmes durant la grossesse et
I'accouchement. De ce fait, les hommes auraient eu la possibi-
lit¢ de se réserver, a des degrés divers et en contrepartie du
pouvoir de fécondité, la sphére du pouvoir et la maitrise des
armes, qui sont les conditions de la possibilité de leur domina-
tion.

Martin, Hélene, Séverine Rey & Ellen Hertz. 2002.

Nouvelles Questions Féministes 3 [«Les répertoires du masculin»],
138 pages.

2 Frangoise Heéritier, Masculin/Féminin.

La pensée de la différence, Paris, Odile Jacob, 1996.

3 ldem

4 Comme le fait Orkuhlik (1998), on peut par exemple lire notre
théorie de la reproduction sexuelle ou le spermatozoide joue le réle
essentiel et actif comme un mode d’appropriation du pouvoir de
fécondité des femmes ainsi que comme un élément contribuant

a reproduire une conception particuliere des réles sociaux de sexe.




r

Les sociétés matrilinéaires

Dans les sociétés matrilinéaires, le systéme de filiation passe par la mére (et non par le pére comme dans le patriarcat). Cela
signifie que la transmission, par héritage de la propriété, des noms de famille et des titres passe par le lignage féminin. Parfois ces
sociétés peuvent également étre matrilocales : I'époux réside alors chez I'épouse. Cependant, méme dans les systémes matrili-
néaires, c'est en réalité I'oncle maternel (le frére de la mére) qui a le pouvoir décisionnel. Méme si les hommes plus agés ne contro-
lent pas leurs femmes et leurs enfants, ce sont tout de méme des sociétés «d’'oncles». Le pére ne joue pas le réle central, mais
c’est quand méme un homme qui le joue. Ainsi, il s’agit toujours de sociétés viriarcales (vir : homme).

Matriarcat
et féminisme

Entretien avec lulia Hasdeu', anthropologue et
assistante en Etudes genre a I'Université de Genéve.

Le matriarcat a-t-il été important pour le féminisme ?

Dans les années soixante et septante, les théories de I'ar-
chéologue Maria Gimbutas mettaient en évidence des cultes
néolithiques de la fertilité trés puissants et répandus sur I'entie-
reté du territoire européen actuel: déesses meres, meres terre,
etc. auraient dominé I'imaginaire et les pratiques rituelles de nos
ancétres. Ces découvertes archéologiques ne sont pourtant pas
en mesure de justifier I'équation entre divinités féminines et pou-
voir politique des femmes dans une société donnée, la preuve
étant I'exemple si proche de la coexistence des cultes de la
Vierge dans le bassin méditerranéen et |'organisation politique
profondément patriarcale de ces sociétés.

Néanmoins, dans ces années, sous |'impulsion enthousiaste
du MLF, on a ranimé les théories évolutionnistes du XIXe siecle
de Bachofen, Morgan et Engels qui considéraient que dans
«|'enfance» de I'humanité, les sociétés étaient dans les mains
des femmes (le mythe des Amazones). Engels pointe dans cette
évolution fantasmée non pas un progres, mais une dégradation
de la condition des femmes, passant d'un statut plus égalitaire
chez les chasseurs-cueilleurs vers de plus en plus d'exploitation
dans les sociétés agricoles puis capitalistes. Cette vision a évi-
demment beaucoup intéressé les féministes marxistes.
Cependant, reléguer les femmes dans un point zéro de I'huma-
nité et considérer que l'avancée historique n'est qu'une
construction humaine est le produit d'une idéologie patriarcale
et bourgeoise, sans fondement historique, archéologique ou
anthropologique.

L’inexistence du matriarcat n’est-elle pas un coup dur pour les
féministes qui luttent pour d’avantage de pouvoir aux mains des
femmes ?

Réfléchir sur le pouvoir des femmes ne releve pas du méme
registre que de réfléchir sur le matriarcat. Il faut justement dis-
soudre ce lien si I'on accepte que le matriarcat n'a tout simple-
ment jamais existé. Le matriarcat est une fiction, les pouvoirs
des femmes sont réels. La question qu'il faut se poser, c'est:
quelle relation existe-t-il entre les pouvoirs des femmes et I'en-
semble de la société, surtout en ce qui concerne le pouvoir des
hommes? Quel poids, quel sens, quels enjeux ont ces pou-
voirs? Les femmes ont dans la plupart des sociétés des roles
lies a la reproduction, aux soins des enfants, a |'entretien...
L'anthropologue Frangoise Héritier considére que le pouvoir
universel des femmes, qui est celui «exorbitant» de donner la
vie, est jalousement contré par les hommes qui font tout - idéo-
logies, pratiques violentes, etc. - pour controler les femmes et
leur progéniture. D'autres anthropologues, comme Anette
Wiener, pensent qu'il y a des sociétés ou les femmes ont un
«pouvoir cosmique» — dans les iles Trobriand, du fait que les
femmes s'occupent des morts et qu'elles maitrisent ainsi la
régénération spirituelle et le culte des ancétres, elles ont un réle
important dans la société. Mais de tous ces exemple, il ressort
que les maitres du jeu social et politique sont les hommes.
Néanmoins, il ne faut pas oublier qu'il y a des sociétés ou étre
meére, travailleuse dans les champs, soigneuse des malades et
des morts est difféeremment valorisé que dans la nétre.

Réfléchir sur les pouvoirs des femmes et sur leur emboite-
ment dans les jeux de pouvoir plus globaux de la sociéte repre-
sente un défi pour penser le genre et plus largement, pour pen-
ser la société elle-méme. Mais, @ mon sens, il s'agit de relever
ce défi en se débarrassant au maximum de |‘automatisme
cognitif que nous avons, a savoir de regarder les Autres comme
s'ils ou elles devraient nous ressembiler... Pour valoriser les pou-
voirs des femmes, ceux liés a la reproduction, mais surtout a
une socialisation différente qui développe des compétences
spécifiques, il s’agirait de «repenser» le marché économique, la
participation politique, en fait, repenser I'Etat dans sa globalite.

T Autrice d'une these de doctorat sur 'articulation entre le genre et
I'ethnicité dans une communauté de Tsiganes/Roms de Roumanie.




Le pouvoir
et les femmes,
incompatibles ?

Entretien avec Fenneke Reysoo, anthropologue,
directrice adjointe de I'lUED, co-responsable
du Pdle Genre (financé par la DDC suisse)

Le matriarcat — une société a dominance féminine —
est un mythe. Est-ce que les femmes peuvent au moins
espérer un partage égalitaire du pouvoir?

De nos jours, I'existence ou non du matriarcat est un sujet
controversé. Il faut se garder de prendre les mythes pour des
faits historiques. Cependant ils nous présentent une panoplie
de cas de figures sur le réle du principe méle et/ou femelle dans
la création et les rapports possibles entre ces deux principes;
que ce soient I'antagonisme quasiment inconciliable dans les
mythes bambaras?, le dédoublement du méme dans les mythes
Fon du Bénin2, la complémentarité yin yang ou le dérivé I'une de
I'autre (I'histoire de la céte d’Adam). Les mythes sont donc des
outils «bon a penser avec».

Au-dela des mythes, il est intéressant de s’arréter un instant
au genre littéraire de la science-fiction, (genre peut investi par
des femmes a cause, soi-disant, de la mise en avant d’un
monde scientifique et technologique alors que le premier roman
de science fiction Frankenstein fut écrit en 1918 par une femme,
Mary Shelley, la fille de la féministe Mary Wollstonecraft). Les
héros dans les histoires de science-fiction créées par les
auteurs hommes sont, selon Rebecca Rass, généralement des
hommes immatures qui veulent rester éternellement jeunes et
puissants, jouant avec des jouets imaginaires et destructeurs,
espérant échapper aux filles ou femmes, méres ou épouses, et
ne pas assumer les responsabilités de leur réalité d’hommes, et
qui se referment dans leur club de mecs. On n’est pas tres loin
de la perception des hommes par les femmes dans un village
provencal en France mise en avant par I'anthropologue améri-
caine Rayna Reiter. Bien que dans ce village les hommes occu-
pent I'espace et les fonctions publiques, les femmes les repré-
sentent comme de grands enfants qui s’occupent d’affaires
curieuses et qui, aux yeux des femmes, ont une moindre valeur
par rapport aux affaires familiales et domestiques. Ces femmes
avaient une toute autre conception du pouvoir, elles ne considé-
raient pas que I'espace public était plus «powerful» que I'es-
pace privé. La vision dominante du monde est proférée par les
«boys with the toys». De quel pouvoir parle-t-on donc quand on
parle de «pouvoir» ? Et qui a la parole pour définir ce qu’est le
pouvoir ?

Justement, les femmes ne pourront-elles jamais posséder
un véritable pouvoir social et politique ?

Votre définition du pouvoir contient un biais androcentrique,
car elle fait référence au pouvoir comme commandement,
comme gouvernement, comme contréle sur. Personnellement,
je travaille avec une notion relationnelle du pouvoir. Le lieu d’ob-
servation du pouvoir par excellence sont les interactions entre
acteurs concrets. Qui influence qui, qui concede a qui, quand et
ou ? En anglais, il y a les deux verbes «to wield» et «to yield» !
pour exprimer ceci. Dans sa thése de doctorat Wielding and
yielding : power, subordination and gender identity in a Mexican
development project (1994), la Mexicaine Magdalena Villarreal
démontre comment et quand les un-e-s dominent les autres et
quand les un-e-s concedent aux autres. Ce rapport de force
s’observe au sein de configurations aussi diverses qu’un
couple, une communauté, une organisation, un gouvernement
ou entre Etats-Nations. Et si mes étudiants africains m’affirment
—comme ils I'ont fait il y a une semaine lorsque j'enseignais a
Bamako — que «bien que I'’émancipation de la femme africaine
soit irréversible, elle restera toujours soumise a son mari ; et
c’est bien ainsi !», la plupart de mes étudiant-e-s a I'lUED a
Genéve révélent dans leurs autobiographies que la figure char-
niere dans la famille est leur grand-mere ou leur mére. Bien que
les femmes n’occupent pas visiblement I'arene politique, cela
ne veut pas dire qu’elles sont dépossédées de pouvoir.

' Georges Balandier (1985 (1974)) Anthropologiques,
Paris : Livre de poche, Biblio Essais, p.43.
2 |dem p.38.




dO0SS| r

Le matriarcat,

un mythe plus qu’une réalité?
Quelques exemples

La Iégende des amazones faisait
trembler le monde antique

Trés présentes dans I'imaginaire grec, ces redoutables com-
battantes armées de leur arc et habiles cavaliéres auraient vécu
selon la tradition antique dans les régions occidentales du
Caucase, au nord de I'Anatolie. Adversaires des principaux
héros grecs, en particulier de Thésée lors du siége d’Athénes et
d’Achille pendant la guerre de Troie, elles ont donné lieu a de
multiples évocations et représentations littéraires. La figure de
ces guerrieres a suscité de nombreux débats pour départager le
mythe de la réalité historique. Si I'existence d’une véritable
société matriarcale belliqueuse est fortement mise en doute
aujourd’hui, anthropologues et historiens se demandent encore
sur quelles bases historiques a pu naitre cette légende ayant eu
une telle ampleur dans le monde antique. La présence de socié-
tés nomades est attestée dans ces régions a I'époque et aurait
pu servir de terreau a la diffusion du mythe des Amazones. I
s'agirait peut-étre des sociétés sarmates ou sauromates qui
vivaient sur les territoires au bord de la Volga et dans les steppes
au sud de I'Oural. Dans ces sociétés, les femmes guerroyaient
en effet et chassaient a cheval au méme titre que les hommes.
Les découvertes de tombes sauromates ont montré que les
femmes étaient aussi enterrées avec leurs armes confirmant
ainsi le réle militaire qu'elles tenaient.

Toutefois, si les Grecs ont peut-étre fantasmé sur ces redou-
tables guerrieres sauromates et imaginé les amazones, les
poétes de I'’Antiquité les ont toujours décrites vaincues par les
grands héros grecs...I'inverse aurait certainement provoqué un
tollé !

La matrifocalité:
une organisation familiale
caractéristique des Caraibes

Dans les sociétés antillaises, les femmes apparaissent
comme le personnage central de la famille. Elles travaillent, mai-
trisent les ressources et les revenus, ont l'autorité sur les
enfants. Ces sociétés sont dites matrifocales du fait d'une part,
de la place centrale de la mére ou de la grand-mere dans I'orga-
nisation familiale et d’autre part, de la quasi-absence des peéres.
Les hommes sont en effet décrits comme volages et peu enclins
a assumer une part des responsabilités quotidiennes d'un foyer.
Face a cette instabilité masculine et a la précarité du lien conju-
gal, les femmes antillaises apparaissent comme des «meres
courage » surmontant I'adversité avec une force exceptionnelle.
L'absence des peéres et le role central des meres est un phéno-
mene caractéristique de la famille antillaise qui trouverait histo-
riquement ses origines au sein du systéme esclavagiste. Durant
cette sombre période de I'Histoire, les esclaves ne pouvaient
former véritablement de couple ou créer un foyer puisqu’a tout
moment ils risquaient d'étre séparés ou vendus. Les enfants
des femmes étaient d'ailleurs ceux des maitres. Ainsi I'article 12
du code Noir rappelait que « les enfants qui naitront de mariages
entre esclaves seront esclaves et appartiendront aux maitres
des femmes esclaves, et non a ceux de leur mari, sile mari et la
femme ont des maitres différents ».

Deés lors, les femmes antillaises ont toujours été les piliers de
la famille et ont développé entre elles des réseaux d'assistance
et de solidarité, notamment entre voisines. Ces stratégies de
résistance ne sont toutefois pas a confondre avec I'expression
d'une forme de matriarcat, car méme si les femmes des
Caraibes jouissent d’un certain pouvoir et d'une réelle indépen-
dance de par leur position matrifocale, elles souffrent aussi de la
domination masculine. Le taux de violence des hommes envers
les femmes en est un triste indicateur puisque celui-ci est appa-
remment trés élevé dans la plupart des Antilles.




Les Moso:
Une société matrilinéaire de Chine
sans mariage ni paternité

Au sud-ouest de la Chine, au bord du lac Lugu, vit I'ethnie
des Moso ou Na qui se répartit en une soixantaine de villages.
Dans cette société matrilinéaire et matrilocale, I'institution du
mariage n’existe pas. Femmes et hommes ne vivent pas en
couple, mais dans leur famille d’origine aupres de leur mére. La
famille est donc constituée de la femme, de sa mére, de sa des-
cendance, de ses freres et soeurs, des enfants des soeurs, mais
jamais d’époux ni de concubins. Les relations amoureuses sont
basées sur le principe de la liberté sexuelle. Les amants se ren-
contrent lors de visites dites «furtives» ou les hommes quittent
leur maison familiale pour rendre visite les femmes des autres
maisonnées. Les relations amoureuses sont ainsi généralement
temporaires ou lorsqu’elles deviennent plus permanentes, elles
ne donnent pas lieu a une cohabitation du couple, mais s’expri-
ment toujours sous la forme de visite. En ce sens, I'organisation
de la société moso a suscité beaucoup d’intérét scientifique
puisgu’elle contrevient a I'idée extrémement répandue que I'al-
liance et le couple sont les bases universelles de la famille. La-
bas, lorsqu’un enfant nait, il est automatiquement celui de la
famille maternelle. Aucun lien n’unit celui-ci a son pére biolo-
gique et le mot «pére» n’existe tout simplement pas dans la
langue moso. D’ailleurs on pense que I'enfant est congu par un
Dieu qui le dépose dans le ventre des femmes. Les rapports
sexuels ne sont ainsi que les déclencheurs de la grossesse.

La notion de matriarcat a souvent été évoquée pour qualifier
I'organisation de cette société ou le nom, la propriété, les biens
se transmettent du cété maternel. Les femmes dirigent la
famille, travaillent, gérent le budget familial, distribuent équita-
blement le fruit du travail fourni par les membres du clan, jouis-
sent d’un tres grand prestige. Toutefois, comme dans de nom-
breuses sociétés matrilinéaires, le role de I'oncle maternel au
sein de la maisonnée est lui aussi essentiel. Il subvient notam-
ment a une grande partie des besoins de ses neveux et niéces
et tient un réle important dans leur éducation. En ce sens, la
société moso semble relativement égalitaire entre femmes et
hommes ce qui se retrouve du point de vue du partage du pou-
voir puisque chaque lignée maternelle est dirigée par deux
chefs, I'un masculin et I'autre féminin, et lorsqu’il s’agit de
prendre des décisions importantes pour I'ensemble de la lignée,
ce sont tous les membres du clan familial qui sont consultés.

AT

Al T MR

Le Mexique des femmes
et des muxe’s

Au sud du Mexique, dans I'Etat de Oaxaca, se trouve la ville
indigéne zapoteque de Juchitan. Au sein de la société zapo-
teque, groupe descendant des Mayas, les femmes semblent
jouir d’'un pouvoir hors du commun. La société étant matrili-
néaire, la transmission du nom et des biens passent par les
femmes qui sont aussi les propriétaires des maisons. Le travail
est lui partagé de maniere complémentaire entre femmes et
hommes. Elles sont en charge d’une activité prestigieuse : elles
gerent le commerce régional en vendant les produits de I'agri-
culture, de I'élevage et de I'artisanat ; ils s’occupent des activi-
tés agricoles et de la péche. Les femmes sont aussi les garantes
de la tradition, ce sont elles uniquement qui parlent encore la
langue indigéne zapotéque, une particularité qui leur permet de
développer une connivence et une grande solidarité entre elles.
Les femmes zapotéques détiennent aussi un pouvoir politique :
elles ont leur propre gouvernement municipal et sont les pre-
miéres a s’étre battues pour que leur communauté autochtone
résiste aux politiques fédérales et au développement de I'éco-
nomie de marché. Dans la région, elles organisent en effet le
commerce de fagon solidaire en se spécialisant chacune dans
la vente d’un produit particulier afin de ne pas se trouver en
concurrence. Les rapports entre femmes et hommes zapo-
téques sont ainsi décrits de maniére tres égalitaires et ce n'est
pas I'unique spécificité de cette société puisque contrairement
a ce que I'on constate généralement dans le reste du Mexique,
la communauté homosexuelle est elle aussi traitée avec un
grand respect. En effet, a Juchitan certains hommes homo-
sexuels, les muxe’s, se travestissent en femmes et vivent leur
orientation sexuelle librement et ouvertement. Il s’agit d’un fait
culturel au sein de la société zapotéque qui considere ces
hommes comme des batons de vieillesse pour les familles du
fait qu'ils ne se marieront pas. Cependant, petite ombre au
tableau : cette tolérance vis-a-vis des minorités sexuelles s’ar-
réte a la gent masculine car a Juchitan les femmes homo-
sexuelles ne sont apparemment pas traitées avec le méme res-
pect.

g AT RO tng - St it i Y
e 8 N R N R o 3
»




	Dossier
	Le matriarcat : une chimère aux usages contradictoires
	Le matriarcat, mythe ou réalité ?
	Les sociétés matrilinéaires
	Matriarcat et féminisme
	Le pouvoir et les femmes, incompatibles ?
	Le matriarcat, un mythe plus qu'une réalité ? Quelques exemples


