
Zeitschrift: L'Émilie : magazine socio-culturelles

Herausgeber: Association Femmes en Suisse et le Mouvement féministe

Band: [94] (2006)

Heft: 1505

Rubrik: Dossier

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Le matriarcat: une chimère
aux usages contradictoires
« En lui-même le système patriarcal est très supérieur au système matriarcal. Voici pourquoi : il y a dans le
matriarcat une grave anomalie ; la personne qui détermine la relation familiale, la femme, n'est pas le personnage
principal, le plus puissant, celui qui dirige la famille, qui y commande, c'est celui des parents qui est le plus faible

le moins capable de protéger l'enfant »

Grande Encyclopédie Berthelot, art Famille, 1885-1902

E.J-R.

Mot datant de 1894, le matriarcat est construit sur le modèle
de son pendant masculin, le patriarcat. Le matriarcat est une
invention d'anthropologues qui voulaient rendre compte de
sociétés où la filiation aurait été matrilinéaire (voir encadré), où la
résidence de la famille aurait été matrilocale (c'est-à-dire au lieu

d'origine de la mère), et où l'héritage (transmission des biens
matériels) ainsi que la succession (transmission du statut social)
auraient été transmis par la mère. Par extension, ce mot désigne
une société, un groupe ou une famille dans lesquels les femmes
détiennent le pouvoir. Cette idée, née dans la seconde moitié du
XIXe siècle, s'inscrit dans un courant de l'anthropologie sociale
nommé «évolutionnisme». Fortement imprégné de darwinisme,
ce courant résulte d'une analogie entre l'évolution biologique et
l'évolution sociale: de même que les espèces, les sociétés
seraient soumises à la théorie de l'évolution. Ainsi, au seuil de
leur évolution, les sociétés auraient été matriarcales pour devenir

patriarcales à mesure qu'elles se complexifiaient et se
civilisaient. De ce fantasme premier en ont découlé d'autres où le

matriarcat sert tantôt les intérêts misogynes, tantôt les intérêts
féministes, voire socialistes et ceci depuis le tout début de
l'invention du matriarcat. Par exemple, Paul Lafargue (1842-1911),
fameux auteur du Droit à la paresse (1880), conclut son essai Le
matriarcat, Etudes sur les origines de la famille (1886), dans
lequel il fustige le système patriarcal et se réjouit à l'idée des
sociétés matriarcales, par cette phrase que la mythologie féministe

ne renierait pas «La famille patriarcale fit son entrée dans

le monde escortée par la discorde, le crime et la farce dégradante

». De nos jours, le terme sert encore à décrire, à l'instar de
Paul Lafargue, une utopie remplaçant le patriarcat, mais plus
souvent encore, ce terme est utilisé pour dénoncer le prétendu
pouvoir insatiable des femmes. Il suffit de se rendre sur les sites
masculinistes québécois pour lire des propos tels que «Le
Québec est un matriarcat psychologique, où l'homme doit
encore trop souvent s'excuser d'être un homme1 »

Les études anthropologiques sérieuses reconnaissent désormais

qu'aucune société matriarcale n'a jamais existé, aucun
des critères évoqués plus haut n'ayant jamais été réunis au sein
d'une même société. De plus, ces critères s'inscrivent exclusivement

dans ce que l'on pourrait qualifier de droit de la famille -
filiation, résidence, héritage - alors que le pouvoir est un phénomène

plus large qui justement déborde le cadre familial. Alors
quand bien même existerait une société matriarcale, ce ne serait
encore pas une société où les femmes ont le pouvoir, c'est-à-
dire la quasi exclusivité sur les décisions concernant l'ensemble
de la société. Cependant le «succès» du mot matriarcat et du

concept qu'il désigne prouve à quel point le pouvoir des
femmes était et reste un sujet polémique, objet de tous les
fantasmes et de toutes les craintes.

1 www.lactualite.com/dossiers_speciaux/article.jsp?content=20051 1 2

4 154547 46344

Illustrations: Joëlle Flumet



Le matriarcat,
mythe
ou réalité?

Entretien avec Hélène Martin1, professeure de sociologie

à l'EESP à Lausanne (Ecole d'études sociales
et pédagogiques) et doctorante en anthropologie.

Propos recueillis par Estelle Pralong

Qu'est-ce que le matriarcat, et a-t-il vraiment existé
Le terme matriarcat, apparu au XIXe siècle, est l'équivalent

lexical de patriarcat. Ce dernier date du XVIe siècle et a subi,
depuis ses origines religieuses, différentes évolutions sémantiques.

Dans son acceptation actuelle, le patriarcat désigne une
organisation sociale où les hommes détiennent le pouvoir. Ainsi,
le matriarcat renverrait à une société où ce seraient les femmes
qui dominent.

Au XIXe siècle, l'anthropologie s'inscrit principalement dans
le courant évolutionniste; elle considère, pour le dire rapidement,

que les sociétés humaines ont passé par différents stades
d'évolution, allant des sociétés primitives aux sociétés
évoluées. Le matriarcat est alors présenté comme un stade primitif
du développement des sociétés. Leur statut de mères et l'ignorance

de la paternité physiologique auraient conféré aux
femmes un pouvoir de domination politique, économique et
idéologique.

En réalité, le matriarcat est un mythe qui permet de légitimer
l'ordre social établi: à l'origine, les femmes auraient possédé le

pouvoir qui leur aurait été confisqué par les hommes, parfois en
raison du mauvais usage qu'elles en auraient fait. Ainsi, pour les

Baruya de Nouvelle-Guinée, les armes et les flûtes cérémo-
nielles procurant le pouvoir auraient été créées et possédées
par les femmes avant de leur être volées par les hommes. Dans
nos sociétés modernes occidentales, ce serait l'apparition des
religions judéo-chrétienne et musulmane et/ou des transformations

historiques de type économique qui auraient conduit à la

concentration du pouvoir aux mains des hommes. Or, comme le

note Françoise Héritier2, on voit mal comment des religions
attribuant le pouvoir aux hommes auraient pu se développer dans
un contexte de domination féminine, ni pourquoi les femmes
n'auraient pas pu s'adapter à des transformations de modes de
production et d'échanges commerciaux.

L'évocation de l'existence de sociétés matriarcales relève le

plus souvent d'une confusion avec les sociétés matrilinéaires.
Le système matrilinéaire affilie les enfants à la lignée maternelle,
avec cette particularité que ces derniers sont plus particulièrement

affiliés, juridiquement et affectivement, à l'oncle maternel.
Les enfants sont donc, dans tous les cas, partiellement ou
complètement possession des hommes, alors qu'ils ne sont jamais
la possession des femmes seules. De plus, relevons qu'il n'y a

pas de rapport direct entre matrilinéarité et degré de domination
masculine: certaines sociétés matrilinéaires sont à forte
domination masculine.

Bref, qu'il soit renvoyé à un stade antérieur de l'Histoire ou de
l'évolution humaine ou que, dans une perspective culturali-
sante, il soit attribué à des systèmes culturels exotiques, le

matriarcat relève toujours d'une construction imaginaire qui
parle d'abord et avant tout de nos conceptions des sexes en
tant qu'entités opposées. Or, l'observation des sociétés
existantes doit conduire au constat de l'asymétrie des rapports
sociaux de sexe au détriment des femmes, et donc à l'universalité

de la domination masculine.

Ainsi, le patriarcat serait universel et les femmes
devraient se faire une raison

Il m'est souvent arrivé, lorsque je déconstruisais l'idée de
l'existence du matriarcat et démontrais l'universalité de la
domination masculine devant un public, qu'une auditrice ou un auditeur

me reproche de saper tout espoir de pouvoir féminin ou du
moins tout argument prouvant que la domination masculine
n'est pas inéluctable. Il faut alors répondre que la domination
masculine n'est pas un fait de nature mais de culture, c'est-à-
dire à la fois arbitraire et changeant. Cette diversité s'illustre
notamment par la variabilité de la domination masculine, qui
s'exerce de manières différenciées selon les sociétés et qui peut
aller de très faible à très forte. La comparaison interculturelle
des attributions des qualités psychologiques, physiologiques
ou comportementales aux hommes et aux femmes constitue
une autre démonstration du caractère culturellement construit
des catégories et des rapports sociaux de sexe. D'un point de
vue féministe, en se basant sur une analyse factuelle de la réalité,

c'est par la reconnaissance des inégalités sociales de sexe
et par la dénonciation des processus de naturalisation qui
contribuent à leur reproduction que des luttes en vue de
changements peuvent être menées.

Françoise Héritier3 propose une théorie intéressante pour
expliquer l'origine de la domination masculine en tant que
phénomène culturel, permettant d'échapper à une conception
naturalisante qui l'envisagerait par exemple comme la conséquence
d'un manque féminin ou d'un avantage masculin. La femme
bénéficie d'un pouvoir exorbitant, le pouvoir de fécondité. Or,
les hommes dépendent de ce pouvoir pour se reproduire. Ils se
seraient ainsi partiellement emparés de ce pouvoir, par l'appropriation

des femmes ou/et des enfants, notamment à travers les

systèmes de filiation (ou encore à travers les théories de la

reproduction4). Ceci fut possible, dans les premières sociétés
humaines, en raison d'un handicap doublant ce pouvoir de
fécondité: la mobilité réduite des femmes durant la grossesse et
l'accouchement. De ce fait, les hommes auraient eu la possibilité

de se réserver, à des degrés divers et en contrepartie du
pouvoir de fécondité, la sphère du pouvoir et la maîtrise des
armes, qui sont les conditions de la possibilité de leur domination.

1 Martin, Hélène, Séverine Rey & Ellen Hertz. 2002.

Nouvelles Questions Féministes 3 [«Les répertoires du masculin»],
1 38 pages.
2 Françoise Héritier, Masculin/Féminin.

La pensée de la différence, Paris, Odile Jacob, 1 996.
3 Idem
4 Comme le fait Orkuhlik (1998), on peut par exemple lire notre

théorie de la reproduction sexuelle où le spermatozoïde joue le rôle

essentiel et actif comme un mode d'appropriation du pouvoir de

fécondité des femmes ainsi que comme un élément contribuant

à reproduire une conception particulière des rôles sociaux de sexe.



ossi Ä re

Les sociétés matrilinéaires
Dans les sociétés matrilinéaires, le système de filiation passe par la mère (et non par le père comme dans le patriarcat). Cela

signifie que la transmission, par héritage de la propriété, des noms de famille et des titres passe par le lignage féminin. Parfois ces
sociétés peuvent également être matrilocales : l'époux réside alors chez l'épouse. Cependant, même dans les systèmes
matrilinéaires, c'est en réalité l'oncle maternel (le frère de la mère) qui a le pouvoir décisionnel. Même si les hommes plus âgés ne contrôlent

pas leurs femmes et leurs enfants, ce sont tout de même des sociétés «d'oncles». Le père ne joue pas le rôle central, mais
c'est quand même un homme qui le joue. Ainsi, il s'agit toujours de sociétés viriarcales (vir : homme).

Matriarcat
et féminisme

in
Entretien avec lulia Hasdeu1, anthropologue et
assistante en Etudes genre à l'Université de Genève.

Le matriarcat a-t-il été important pour le féminisme
Dans les années soixante et septante, les théories de

l'archéologue Maria Gimbutas mettaient en évidence des cultes
néolithiques de la fertilité très puissants et répandus sur l'entiè-
reté du territoire européen actuel: déesses mères, mères terre,
etc. auraient dominé l'imaginaire et les pratiques rituelles de nos
ancêtres. Ces découvertes archéologiques ne sont pourtant pas
en mesure de justifier l'équation entre divinités féminines et pouvoir

politique des femmes dans une société donnée, la preuve
étant l'exemple si proche de la coexistence des cultes de la

Vierge dans le bassin méditerranéen et l'organisation politique
profondément patriarcale de ces sociétés.

Néanmoins, dans ces années, sous l'impulsion enthousiaste
du MLF, on a ranimé les théories évolutionnistes du XIXe siècle
de Bachofen, Morgan et Engels qui considéraient que dans
«l'enfance» de l'humanité, les sociétés étaient dans les mains
des femmes (le mythe des Amazones). Engels pointe dans cette
évolution fantasmée non pas un progrès, mais une dégradation
de la condition des femmes, passant d'un statut plus égalitaire
chez les chasseurs-cueilleurs vers de plus en plus d'exploitation
dans les sociétés agricoles puis capitalistes. Cette vision a
évidemment beaucoup intéressé les féministes marxistes.
Cependant, reléguer les femmes dans un point zéro de l'humanité

et considérer que l'avancée historique n'est qu'une
construction humaine est le produit d'une idéologie patriarcale
et bourgeoise, sans fondement historique, archéologique ou

anthropologique.

L'inexistence du matriarcat n'est-elle pas un coup dur pour les
féministes qui luttent pour d'avantage de pouvoir aux mains des
femmes

Réfléchir sur le pouvoir des femmes ne relève pas du même
registre que de réfléchir sur le matriarcat. Il faut justement
dissoudre ce lien si l'on accepte que le matriarcat n'a tout simplement

jamais existé. Le matriarcat est une fiction, les pouvoirs
des femmes sont réels. La question qu'il faut se poser, c'est:
quelle relation existe-t-il entre les pouvoirs des femmes et
l'ensemble de la société, surtout en ce qui concerne le pouvoir des
hommes? Quel poids, quel sens, quels enjeux ont ces
pouvoirs? Les femmes ont dans la plupart des sociétés des rôles
liés à la reproduction, aux soins des enfants, à l'entretien...
L'anthropologue Françoise Héritier considère que le pouvoir
universel des femmes, qui est celui «exorbitant» de donner la

vie, est jalousement contré par les hommes qui font tout -
idéologies, pratiques violentes, etc. - pour contrôler les femmes et
leur progéniture. D'autres anthropologues, comme Anette
Wiener, pensent qu'il y a des sociétés où les femmes ont un
«pouvoir cosmique» - dans les îles Trobriand, du fait que les

femmes s'occupent des morts et qu'elles maîtrisent ainsi la

régénération spirituelle et le culte des ancêtres, elles ont un rôle

important dans la société. Mais de tous ces exemple, il ressort

que les maîtres du jeu social et politique sont les hommes.
Néanmoins, il ne faut pas oublier qu'il y a des sociétés où être
mère, travailleuse dans les champs, soigneuse des malades et
des morts est différemment valorisé que dans la nôtre.

Réfléchir sur les pouvoirs des femmes et sur leur emboîtement

dans les jeux de pouvoir plus globaux de la société représente

un défi pour penser le genre et plus largement, pour penser

la société elle-même. Mais, à mon sens, il s'agit de relever

ce défi en se débarrassant au maximum de l'automatisme
cognitif que nous avons, à savoir de regarder les Autres comme
s'ils ou elles devraient nous ressembler... Pour valoriser les
pouvoirs des femmes, ceux liés à la reproduction, mais surtout à

une socialisation différente qui développe des compétences
spécifiques, il s'agirait de «repenser» le marché économique, la

participation politique, en fait, repenser l'Etat dans sa globalité.

1 Autrice d'une thèse de doctorat sur l'articulation entre le genre et

l'ethnicité dans une communauté de Tsiganes/Roms de Roumanie.



crossi Ä re
Le pouvoir
et les femmes,
incompatibles?

Entretien avec Fenneke Reysoo, anthropologue,
directrice adjointe de l'IUED, co-responsable
du Pôle Genre (financé par la DDC suisse)

/Le matriarcat - une société à dominance féminine —

est un mythe. Est-ce que les femmes peuvent au moins
espérer un partage égalitaire du pouvoir?

De nos jours, l'existence ou non du matriarcat est un sujet
controversé. Il faut se garder de prendre les mythes pour des
faits historiques. Cependant ils nous présentent une panoplie
de cas de figures sur le rôle du principe mâle et/ou femelle dans
la création et les rapports possibles entre ces deux principes;
que ce soient l'antagonisme quasiment inconciliable dans les

mythes bambaras1, le dédoublement du même dans les mythes
Fon du Bénin2, la complémentarité yin yang ou le dérivé l'une de
l'autre (l'histoire de la côte d'Adam). Les mythes sont donc des
outils «bon à penser avec».

Au-delà des mythes, il est intéressant de s'arrêter un instant
au genre littéraire de la science-fiction, (genre peut investi par
des femmes à cause, soi-disant, de la mise en avant d'un
monde scientifique et technologique alors que le premier roman
de science fiction Frankenstein fut écrit en 1 91 8 par une femme,
Mary Shelley, la fille de la féministe Mary Wollstonecraft). Les
héros dans les histoires de science-fiction créées par les
auteurs hommes sont, selon Rebecca Rass, généralement des
hommes immatures qui veulent rester éternellement jeunes et
puissants, jouant avec des jouets imaginaires et destructeurs,
espérant échapper aux filles ou femmes, mères ou épouses, et
ne pas assumer les responsabilités de leur réalité d'hommes, et
qui se referment dans leur club de mecs. On n'est pas très loin
de la perception des hommes par les femmes dans un village
provençal en France mise en avant par l'anthropologue américaine

Rayna Reiter. Bien que dans ce village les hommes occupent

l'espace et les fonctions publiques, les femmes les
représentent comme de grands enfants qui s'occupent d'affaires
curieuses et qui, aux yeux des femmes, ont une moindre valeur
par rapport aux affaires familiales et domestiques. Ces femmes
avaient une toute autre conception du pouvoir, elles ne considéraient

pas que l'espace public était plus «powerful» que
l'espace privé. La vision dominante du monde est proférée par les
«boys with the toys». De quel pouvoir parle-t-on donc quand on
parle de «pouvoir» Et qui a la parole pour définir ce qu'est le

pouvoir

Justement, les femmes ne pourront-elles jamais posséder
un véritable pouvoir social et politique

Votre définition du pouvoir contient un biais androcentrique,
car elle fait référence au pouvoir comme commandement,
comme gouvernement, comme contrôle sur. Personnellement,
je travaille avec une notion relationnelle du pouvoir. Le lieu
d'observation du pouvoir par excellence sont les interactions entre
acteurs concrets. Qui influence qui, qui concède à qui, quand et
où En anglais, il y a les deux verbes «to wield» et «to yield»
pour exprimer ceci. Dans sa thèse de doctorat Wielding and
yielding : power, subordination and gender identity in a Mexican
development project (1 994), la Mexicaine Magdalena Villarreal
démontre comment et quand les un-e-s dominent les autres et
quand les un-e-s concèdent aux autres. Ce rapport de force
s'observe au sein de configurations aussi diverses qu'un
couple, une communauté, une organisation, un gouvernement
ou entre Etats-Nations. Et si mes étudiants africains m'affirment
- comme ils l'ont fait il y a une semaine lorsque j'enseignais à
Bamako - que «bien que l'émancipation de la femme africaine
soit irréversible, elle restera toujours soumise à son mari ; et
c'est bien ainsi !», la plupart de mes étudiant-e-s à l'IUED à
Genève révèlent dans leurs autobiographies que la figure charnière

dans la famille est leur grand-mère ou leur mère. Bien que
les femmes n'occupent pas visiblement l'arène politique, cela
ne veut pas dire qu'elles sont dépossédées de pouvoir.

1 Georges Balandier (1985 (1974)) Anthropologiques
Paris : Livre de poche, Biblio Essais, p.43.
2 Idem p.38.



cTöSSI e
Le matriarcat,
un mythe plus qu'une réalité?
Quelques exemples
La légende des amazones faisait
trembler le monde antique

Très présentes dans l'imaginaire grec, ces redoutables
combattantes armées de leur arc et habiles cavalières auraient vécu
selon la tradition antique dans les régions occidentales du
Caucase, au nord de l'Anatolie. Adversaires des principaux
héros grecs, en particulier de Thésée lors du siège d'Athènes et
d'Achille pendant la guerre de Troie, elles ont donné lieu à de
multiples évocations et représentations littéraires. La figure de
ces guerrières a suscité de nombreux débats pour départager le

mythe de la réalité historique. Si l'existence d'une véritable
société matriarcale belliqueuse est fortement mise en doute
aujourd'hui, anthropologues et historiens se demandent encore
sur quelles bases historiques a pu naître cette légende ayant eu
une telle ampleur dans le monde antique. La présence de sociétés

nomades est attestée dans ces régions à l'époque et aurait
pu servir de terreau à la diffusion du mythe des Amazones. Il

s'agirait peut-être des sociétés sarmates ou sauromates qui
vivaient sur les territoires au bord de la Volga et dans les steppes
au sud de l'Oural. Dans ces sociétés, les femmes guerroyaient
en effet et chassaient à cheval au même titre que les hommes.
Les découvertes de tombes sauromates ont montré que les
femmes étaient aussi enterrées avec leurs armes confirmant
ainsi le rôle militaire qu'elles tenaient.

Toutefois, si les Grecs ont peut-être fantasmé sur ces redoutables

guerrières sauromates et imaginé les amazones, les

poètes de l'Antiquité les ont toujours décrites vaincues par les

grands héros grecs. ..l'inverse aurait certainement provoqué un
tollé

La matrifocalité:
une organisation familiale
caractéristique des Caraïbes

Dans les sociétés antillaises, les femmes apparaissent
comme le personnage central de la famille. Elles travaillent,
maîtrisent les ressources et les revenus, ont l'autorité sur les
enfants. Ces sociétés sont dites matrifocales du fait d'une part.
de la place centrale de la mère ou de la grand-mère dans
l'organisation familiale et d'autre part, de la quasi-absence des pères.
Les hommes sont en effet décrits comme volages et peu enclins
à assumer une part des responsabilités quotidiennes d'un foyer.
Face à cette instabilité masculine et à la précarité du lien conjugal,

les femmes antillaises apparaissent comme des «mères

courage » surmontant l'adversité avec une force exceptionnelle.
L'absence des pères et le rôle central des mères est un phénomène

caractéristique de la famille antillaise qui trouverait
historiquement ses origines au sein du système esclavagiste. Durant
cette sombre période de l'Histoire, les esclaves ne pouvaient
former véritablement de couple ou créer un foyer puisqu'à tout
moment ils risquaient d'être séparés ou vendus. Les enfants
des femmes étaient d'ailleurs ceux des maîtres. Ainsi l'article 12

du code Noir rappelait que « les enfants qui naîtront de mariages
entre esclaves seront esclaves et appartiendront aux maîtres
des femmes esclaves, et non à ceux de leur mari, si le mari et la

femme ont des maîtres différents ».

Dès lors, les femmes antillaises ont toujours été les piliers de
la famille et ont développé entre elles des réseaux d'assistance
et de solidarité, notamment entre voisines. Ces stratégies de
résistance ne sont toutefois pas à confondre avec l'expression
d'une forme de matriarcat, car même si les femmes des
Caraïbes jouissent d'un certain pouvoir et d'une réelle indépendance

de par leur position matrifocale, elles souffrent aussi de la

domination masculine. Le taux de violence des hommes envers
les femmes en est un triste indicateur puisque celui-ci est
apparemment très élevé dans la plupart des Antilles.



Les Moso:
Une société matrilinéaire de Chine

sans mariage ni paternité
Au sud-ouest de la Chine, au bord du lac Lugu, vit l'ethnie

des Moso ou Na qui se répartit en une soixantaine de villages.
Dans cette société matrilinéaire et matrilocale, l'institution du
mariage n'existe pas. Femmes et hommes ne vivent pas en
couple, mais dans leur famille d'origine auprès de leur mère. La

famille est donc constituée de la femme, de sa mère, de sa
descendance, de ses frères et soeurs, des enfants des soeurs, mais
jamais d'époux ni de concubins. Les relations amoureuses sont
basées sur le principe de la liberté sexuelle. Les amants se
rencontrent lors de visites dites «furtives» où les hommes quittent
leur maison familiale pour rendre visite les femmes des autres
maisonnées. Les relations amoureuses sont ainsi généralement
temporaires ou lorsqu'elles deviennent plus permanentes, elles
ne donnent pas lieu à une cohabitation du couple, mais s'expriment

toujours sous la forme de visite. En ce sens, l'organisation
de la société moso a suscité beaucoup d'intérêt scientifique
puisqu'elle contrevient à l'idée extrêmement répandue que
l'alliance et le couple sont les bases universelles de la famille. Là-
bas, lorsqu'un enfant naît, il est automatiquement celui de la

famille maternelle. Aucun lien n'unit celui-ci à son père biologique

et le mot «père» n'existe tout simplement pas dans la

langue moso. D'ailleurs on pense que l'enfant est conçu par un
Dieu qui le dépose dans le ventre des femmes. Les rapports
sexuels ne sont ainsi que les déclencheurs de la grossesse.

La notion de matriarcat a souvent été évoquée pour qualifier
l'organisation de cette société où le nom, la propriété, les biens
se transmettent du côté maternel. Les femmes dirigent la

famille, travaillent, gèrent le budget familial, distribuent équita-
blement le fruit du travail fourni par les membres du clan, jouissent

d'un très grand prestige. Toutefois, comme dans de
nombreuses sociétés matrilinéaires, le rôle de l'oncle maternel au
sein de la maisonnée est lui aussi essentiel. Il subvient notamment

à une grande partie des besoins de ses neveux et nièces
et tient un rôle important dans leur éducation. En ce sens, la
société moso semble relativement égalitaire entre femmes et
hommes ce qui se retrouve du point de vue du partage du pouvoir

puisque chaque lignée maternelle est dirigée par deux
chefs, l'un masculin et l'autre féminin, et lorsqu'il s'agit de
prendre des décisions importantes pour l'ensemble de la lignée,
ce sont tous les membres du clan familial qui sont consultés.

Le Mexique des femmes
et des muxe's

Au sud du Mexique, dans l'Etat de Oaxaca, se trouve la ville
indigène zapotèque de Juchitan. Au sein de la société zapo-
tèque, groupe descendant des Mayas, les femmes semblent
jouir d'un pouvoir hors du commun. La société étant matrilinéaire,

la transmission du nom et des biens passent par les

femmes qui sont aussi les propriétaires des maisons. Le travail
est lui partagé de manière complémentaire entre femmes et
hommes. Elles sont en charge d'une activité prestigieuse : elles

gèrent le commerce régional en vendant les produits de
l'agriculture, de l'élevage et de l'artisanat ; ils s'occupent des activités

agricoles et de la pêche. Les femmes sont aussi les garantes
de la tradition, ce sont elles uniquement qui parlent encore la

langue indigène zapotèque, une particularité qui leur permet de

développer une connivence et une grande solidarité entre elles.
Les femmes zapotèques détiennent aussi un pouvoir politique :

elles ont leur propre gouvernement municipal et sont les
premières a s'être battues pour que leur communauté autochtone
résiste aux politiques fédérales et au développement de
l'économie de marché. Dans la région, elles organisent en effet le

commerce de façon solidaire en se spécialisant chacune dans
la vente d'un produit particulier afin de ne pas se trouver en
concurrence. Les rapports entre femmes et hommes
zapotèques sont ainsi décrits de manière très égalitaires et ce n'est
pas l'unique spécificité de cette société puisque contrairement
à ce que l'on constate généralement dans le reste du Mexique,
la communauté homosexuelle est elle aussi traitée avec un
grand respect. En effet, à Juchitan certains hommes
homosexuels, les muxe's, se travestissent en femmes et vivent leur
orientation sexuelle librement et ouvertement. Il s'agit d'un fait
culturel au sein de la société zapotèque qui considère ces
hommes comme des bâtons de vieillesse pour les familles du
fait qu'ils ne se marieront pas. Cependant, petite ombre au
tableau : cette tolérance vis-à-vis des minorités sexuelles s'arrête

à la gent masculine car à Juchitan les femmes
homosexuelles ne sont apparemment pas traitées avec le même
respect.


	Dossier
	Le matriarcat : une chimère aux usages contradictoires
	Le matriarcat, mythe ou réalité ?
	Les sociétés matrilinéaires
	Matriarcat et féminisme
	Le pouvoir et les femmes, incompatibles ?
	Le matriarcat, un mythe plus qu'une réalité ? Quelques exemples


