
Zeitschrift: L'Émilie : magazine socio-culturelles

Herausgeber: Association Femmes en Suisse et le Mouvement féministe

Band: [94] (2006)

Heft: 1499

Rubrik: Dossier

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


dossi Ä re
Femmes
qui écrivent,
femmes écrivains,
écrivaines
«Ayant été depuis toujours «instruite», éduquée,

orientée selon les programmes scolaires élaborés par des
hommes, selon les conceptions, la sensibilité, les intérêts,
les habitudes d'esprit du grand peuple des hommes ;

ayant appris les règles du langage écrit, telles que les
a instituées peu à peu le génie masculin, les femmes
ne peuvent guère avoir trouvé jusqu'ici, à part quelques
remarquables exceptions, les formes verbales, littéraires,
les expressions écrites de leur féminité. C'est dans la
langue masculine, selon les schémas, le moule de l'intel-
lectualité masculine qu'elles ont appris à lire et à écrire.1 »

E.J-R.

Alice Rivaz résume, dans son parti-pris pour une écriture
dépendante du genre de son auteur-e, un des principaux
problèmes qui se posent quand on aborde le thème de la littérature
au féminin : existe-il une littérature féminine ou n'y a-t-il qu'une
littérature, universelle, écrite tantôt par des femmes, tantôt par
des hommes Mais à vouloir choisir trop rigoureusement l'une
ou l'autre de ces alternatives, on court peut-être le risque de
faire un choix plus politique que littéraire, car si l'universel
politique suppose l'indifférence aux identités personnelles, l'universel

littéraire suppose au contraire l'affirmation totale de la

subjectivité.

Un monde littéraire très masculin,
mais riche en écrivaines

Il y a d'abord le monde littéraire, objet d'études sociologiques,

mais dont on ne sait pas grand-chose, surtout en Suisse
romande où les études statistiques font défaut. À titre
d'exemple, le principal prix littéraire romand, le Prix Michel
Dentan n'a été remis depuis 1984, année de sa création, que six
fois à une femme, dont la dernière en 1998. Autre estimation: les
recensions de publications d'écrivaines dans le supplément
culturel du Temps semblent ne représenter, sans l'appui de
sources sérieuses, que moins d'un quart de l'ensemble des

ouvrages cités. Quant à l'histoire littéraire enseignée dans les
écoles romandes, elle ne fait, de l'avis des étudiant-e-s, qu'une
place infime aux auteures (voir article p.15). Pourtant, la figure
de l'écrivaine est devenue banale, et la Suisse romande ne

manque pas de talents passés, présents, connus et moins

connus, que l'on songe à Isabelle de Charrière, Mme de Staël,
Corinna Bille, Yvette Z'Graggen, Anne-Lise Grobéty ou Amélie
Plume.

Littérature au féminin: creuset de l'identité?
Il y a ensuite les sujets de la littérature ou comment les écri-

vain-e-s mettent leurs personnages en scène. Dans son étude
Etats de femme, Nathalie Heinich fait l'inventaire des rôles dévolus

aux personnages de femmes dans la littérature tant féminine
que masculine pour en conclure que «on découvre une
fondamentale dissymétrie, qui tient à l'insistance de la problématique
de l'identité dans le récit féminin, alors que c'est la possession
- sexuelle notamment - qui est au cœur du récit masculin.2»
Mais cette dissymétrie, pour autant que les femmes continuent
de s'émanciper et de transformer la société, est sans doute
vouée à s'estomper, car les hommes, moins convaincus de leur
statut, commencent à s'intéresser à leur identité, et les femmes,
moins soucieuses de se définir par rapport aux hommes
commencent à s'intéresser à leur pouvoir - notamment sexuel. Pour

preuve le sulfureux Baise-moi de Virginie Despentes3.

Avoir un style: paradigme d'une identité
irréductible aux catégories

Il y a enfin le style, qui transforme le simple récit en littérature.
Et le style déjoue toutes tentatives de catégorisation fût-elle
celle de genre. En effet, un style ne peut être ni féminin ni

masculin, il ne peut-être que l'émanation d'un individu dans sa
complexité spécifique et pourtant il offre à la littérature son caractère
universel. Reste à souhaiter que le style des écrivaines ne soit ni

déconsidéré, ni insuffisamment reconnu parce qu'elles sont
femmes, pour que la littérature puisse définitivement se réclamer

de l'universalité.

'Alice Rivaz, «Un peuple immense et neuf» (texte publié dans
La revue Suisse contemporaine, décembre 1945, p. 67, cité par
Littérature féminine en Suisse romande, sous la direction de
Danielle Deltel et Catherine Verdonnet, Université Paris X, 1 996,
p.63
2 Nathalie Heinich, Efafs de femme, Gallimard, 1996, p.330
3 Virginie Despentes, Baise-moi, J'ai lu, 2000



dossi Ä re
Paroles
d'écrivaines
Profession: écrivaine
Thérèse Moreau

Quand je suis arrivée en Suisse et qu'il m'arrivait d'être
interviewée on disait de moi «Thérèse Moreau, écrivaine, comme
elle veut qu'on dise». Le temps a passé et un certain nombre
d'autrices sont désormais écrivaines, mais pas toutes.
Certaines se veulent auteur, voire auteure et écrivain. Elles
affirment refuser que la biologie soit leur destin y compris linguistique.

Car si le cerveau n'a pas de sexe, alors il ne saurait y avoir
d'écriture différenciée selon les sexes et pourtant si j'adhère aux
deux premières affirmations, je ne puis faire entièrement mienne
la conclusion qui voudrait que, femmes et hommes, nous
écrivions de façon identique et que ce qui nous différencierait ne
soit que le talent, le génie. Mais, me direz-vous, l'écart individuel
ne vous semble-t-il pas plus important que la déclinaison des
sexes Vos consœurs n'ont-elles pas raison de répondre non à

la question «les femmes ont-elles une écriture spécifique?»
Ecrire en tant qu'être humain? Il est difficile de se mettre de

soi-même du côté de la dite médiocrité, de l'amateurisme, du
non-professionnalisme. Car écriture et féminité ne vont pas de
concert. Etre écrivaine c'était, pour Flaubert et ses contemporains,

«comme qui dirait putain, ce qui prouve, Monsieur, que
dans tous les pays du monde les femmes de lettres...» Pour
d'autres le cerveau avait un sexe : «Si l'on avait fait l'autopsie
des femmes ayant un talent original, comme Mme Sand, Mme
Viardot, etc., on trouverait chez elles des parties génitales se
rapprochant de l'homme, des clitoris un peu parents de nos
verges.» Nous n'en sommes plus là, vont dire certain-e-s. Voire.
Je pense aux propos orduriers tenus lors de la sortie du
Deuxième Sexe, à l'enfermement pour folie de Charlotte
Perkins, de Zelda Fitzgerald. Ecrire dans la francophonie reste
l'un des derniers bastions du sacré, du sacralisé. Ecrire en tant
que femme N'est-ce pas se couper du canon, renoncer de
soi-même au Panthéon? Se donner comme marginale et
marginalisée

Pour moi, c'est, au contraire, m'inserire dans une généalogie
au féminin. C'est faire mien le matrimoine légué et trop souvent
ignoré et méprisé. C'est lire et écrire après Jane Austen,
Charlotte et Emily Brontë, Héloïse, Marie de France, Madame
de Lafayette, Margaret Mitchell, Christine de Pizan, Nathalie
Sarraute, Madame de Sévigné, Mary Shelley, Flora Tristan,
Christa Wolf, Virginia Woolf, Marguerite Yourcenar.... Celles que
j'aime et que j'admire comme celles qui m'énervent, m'agacent.

Et si je pourrais penser que la littérature n'a pas de sexe, je
sais que la critique littéraire en a un. Sinon comment expliquer
l'oubli dans lequel était tombée Christine de Pizan malgré son
immense renommée Comment expliquer l'indifférence qui a
entouré la sortie en 1 939 de Tropismes de Nathalie Sarraute
Comment rendre compte de la si petite place que prennent les
écrivaines contemporaines dans le monde de la critique

Alors je me dis qu'il y a, tout le monde le dit, une littérature
régionale, une littérature nationale. Pourquoi n'y aurait-il pas une
littérature construite selon les genres où l'universel ne serait pas

incompatible avec le personnel, où le privé serait politique. C'est
pourquoi après une petite promenade au phare je m'en vais aller
prendre le thé sur l'Acropole avec Mrs Dalloway.

La Maison des Pères
Lettre à Monique Laederach (1938-2004)

Silvia Ricci Lempen

Chère Monique,
Nous n'étions pas amies, nous nous connaissions peu, mais

voyez-vous, maintenant que vous êtes morte, vous me manquez

ce qui me manque est votre voix disant des choses que
plus personne ne dit : «Rébellion dit-elle, et elle cherche
encore / Un mot que j'ai appris, oui. /Seulement, je ne suis pas
légitime, tu comprends / Je n'ai jamais de légitimité. /Les
autres, oui *».

Je viens de lire, dans Le Monde Diplomatique de décembre
2005, un beau texte de Carlos Fuentes, intitulé Eloge du roman
L'écrivain mexicain y plaide pour la reconnaissance de l'universalité

des grands romanciers de toutes les cultures : Cervantès,
Kafka, Faulkner et bien d'autres se rencontrent dans un lieu de
discours, de pensée, de mémoire et d'imagination que «chacun
et chacune d'entre nous porte en soi». «Chacun et chacune»,
oui... mais par quel hasard une seule femme, Nadine Gordimer,
est-elle mentionnée - et encore, en passant, sans aucun
développement sur son œuvre - parmi ces grands censés servir de
phares à celles et ceux qui tentent de s'inscrire, en écrivant,
dans la littérature du monde Vous le disiez, vous, qu'il n'y a

pas de hasard, vous en parliez, vous, de cette douleur de n'être
au mieux qu'une invitée dans la maison des pères. On vous
répondait, des femmes elles-mêmes vous répondaient : le sexe,
quelle importance N'avez-vous pas entendu qu'il est question
d'universel

Je crois savoir que l'universel, ce n'était pas votre tasse de
thé, mais si vous étiez encore là, je crois que je trouverais le courage

de vous soumettre une hypothèse dérangeante. J'ai cru
remarquer, surtout ces dernières années, que les livres de
femmes qui ont le plus de succès sont ceux qui ne prétendent
pas toucher à l'universel, ce qui permet de les trouver «bons»
sans avoir à dire qu'ils sont «grands».

Se rébeller, mais contre qui, mais contre quoi « Et toi, tu,
misérablement dans ton insuffisance1 » Venue d'où, cette
perpétuelle insuffisance A nous commune, pourtant la mienne si

différente de la vôtre. «Les femmes écrivains ont en commun
peu de choses, sinon d'être constamment sur la défensive»,
écrit Geneviève Brisac2. «Si peu confiantes et si peu au centre
d'elles-mêmes». En somme : comment être sûre que je ne suis
pas folle?

1 Monique Laederach, Si vivre est tel,
L'Age d'Homme/Ecrits des Forges, 1998
2Geneviève Brisac, La marche du cavalier, L'Olivier, 2002



ossi Ä re
Droz et Zoé :

deux parcours
de femmes
éditrices.
Le monde du livre et de l'édition a été, comme toute
profession artisanale, un monopole masculin jusqu'au
siècle dernier. Si quelques femmes ont été publiées
auparavant, peu, très peu publiaient.
Et pourtant deux femmes ont décidé
de se consacrer à l'édition.
La première, Neuchâteloise, s'est lancée dans cette
aventure juste après la Première Guerre mondiale,
la seconde, genevoise, dans les années 1 970.
Deux femmes aux parcours atypiques et aux motivations

différentes, elles se sont vouées entièrement
à l'édition, profession prenante et passionnante, mais
aussi difficile et financièrement toujours risquée.

Corinne Taddeo

Eugénie Zahn est née à La Chaux-de-Fonds en 1893. À 20
ans, après avoir enseigné le français trois ans en Silésie, elle
revient à Neuchâtel où elle suit les cours du médiéviste, philologue

et linguiste Arthur Piaget qui, très vite, la fait participer à

ses propres travaux de recherche. Sa licence obtenue, elle part
à Paris durant la Première Guerre mondiale afin de poursuivre
ses études à l'Ecole Pratique des Hautes Etudes. Celles-ci
achevées, elle ne trouve pas d'éditeurs pour publier les résultats
de ses recherches sur les manuscrits du Moyen-âge puisque la

plupart des éditeurs spécialisés dans ce domaine ont très largement

ralenti leurs publications, voire ont disparu. Elle décide
donc de les éditer elle-même. Elle reprend le nom de sa mère,
Droz, et ouvre en 1924 à Paris une librairie. Fille d'éditeur, ce
métier ne lui est pas inconnu.

Edition érudite
Associant pignon sur rue et édition érudite, Eugénie Droz

reconstitue une sorte de réseau intellectuel médiéviste,
reconduisant, d'une certaine manière, la tradition des salons du XVIIIe

siècle. De nombreux érudits, philologues, historiens se retrouvent

dans sa librairie et publient aux éditions Droz leurs
recherches. Restée à Paris jusqu'en 1947, elle maintient ses
activités durant toute la Seconde Guerre Mondiale. Après son
arrivée à Genève, les éditions Droz restent une référence en
matière d'édition universitaire. Sa vie, telle qu'elle est décrite
dans les quelques textes publiés, semble tout entière consacrée
à son travail exigeant d'éditrice et de chercheuse.

Eugénie Droz a réussi à se faire une place dans un monde
d'hommes. Rappelons pour mémoire qu'en France jusqu'au
premier quart du XXe siècle, l'imprimerie est interdite aux
femmes. Éditer des livres érudits est donc éditer dans un milieu
exclusivement masculin. La singularité de ce parcours, ainsi que
la particularité de ce qu'Eugénie Droz publiait, lui a vraisemblablement

permis de saisir l'occasion de faire une brèche dans ce
monde si fermé.

Editions peu conformistes
Le parcours de Marlyse Pietri-Bachmann est différent. Son

engagement dans l'édition relève plus «d' une vocation dans le

sens où le mouvement qui m'entraîne depuis trente est irrépressible

: c'est l'amour des livres, le goût de la découverte de
nouveaux écrivains, le plaisir de transmettre leurs histoires, leur
façon de décrypter le monde.». Et même s'il s'agit d'une «décision

tardive, dans l'ignorance quasi totale du métier», l'engagement

dans les mouvements contestataires de la fin des années
60 lui a permis d'oser l'aventure et «l'esprit de 68 a suppléé [à

l'ignorance du métier grâce à] l'assurance qu'il fallait agir sur la
foi d'une idée forte, le goût du risque».

La création des Editions Zoé en 1 975, répond, elle aussi, à la

perception d'un manque, celui «de maisons qui publient des
récits de vie, des biographies orales, il manquait des traductions
d'écrivains vivant dans l'autre partie de la Suisse, et il manquait
aussi d'éditeurs qui avaient le goût de textes peu conformistes.»

Les choix éditoriaux n'ont pas été influencés par les mouvements

féministes du début des années septante «sinon par le

biais de l'ouverture extrême propre à l'esprit des femmes [et]
nos choix étaient fondés sur l'écriture davantage que sur les

sujets traités. [...] Nous étions considérées comme féministes

parce que nous étions des femmes qui travaillions sur de
grandes machines d'imprimerie, et parce qu'il n'y avait pas
d'homme dans la maison. Cette image occultait nos choix
littéraires, mais elle suscitait de la sympathie. Celle que l'on ressent

pour les nouvelles venues, pour celles qui osent. [...] Et si nous
avons travaillé ensemble, à quatre puis à trois femmes, en
association pendant six ans, c'est parce que la manière de Zoé
d'envisager le travail éditorial était novateur et pas assez rationnel

pour un homme. [...] C'est un métier très exigeant qui ne laisse

pas de répit. [...] Si j'avais eu des enfants, j'aurais probablement

été obligée d'abandonner l'édition, je n'aurais pas eu
assez de moyens pour mener de front une maison peu rentable
et élever une famille».

Si ces deux parcours ne sont pas intrinsèquement liés au
féminisme, chacun a été possible dans sa mouvance.
L'effervescence des années vingt en France et celle des années

septante ont été porteuses d'un esprit de liberté qui a donné à

ces femmes l'audace de se lancer dans cette aventure. Ayant su
se nicher dans un marché spécifique - l'érudition et la littérature
romande et alémanique - ces deux femmes, par leur persévérance

et leur engagement total et leur exigence dans leur travail,
ont réussi. Les éditions Droz et Zoé sont, chacune dans leur
domaine, des maisons d'éditions réputées et respectées pour la

qualité de leurs publications.

www.droz.org/
www.editionszoe.ch/



ossi Ä re

«On étudie pas les œuvres des
femmes au Collège de Genève»
Le programme de maturité fédérale en Suisse est clair: au moins un auteur suisse doit être abordé
au cours des deux dernières années de Collège en cours de français. Mais qu'en est-il des femmes auteurs,
y-a-t-il un règlement qui oblige les enseignants à étudier une écrivaine
Eh bien non Les élèves, au sortir du Collège, peuvent ne jamais avoir réellement abordé des auteures
ou des personnages féminins. Pourquoi une telle négligenceà l'encontre des femmes qui ont fourni un travail
aussi important que celui des hommes et qui demeurent pourtant marginalisées

Amal

En 2004, face à cette absence injustifiable des femmes dans
les programmes scolaires, certaines élèves ont décidé, par voie
de pétition, de prendre les choses en main et de faire que les
élèves ne soient pas totalement «ignorant-e-s» de l'histoire des
femmes et qu'ils réalisent que les femmes aussi (et peut-être
surtout) ont joué un rôle dans l'Histoire, dans la littérature et
dans les arts.

Les élèves suivent les cours qu'on leur propose et sont, d'un
certain point de vue «soumis» à ce qu'on veut bien leur
apprendre. Si le professeur d'histoire préfère parler plus longuement

de Louis XIV plutôt que du régime de Bismarck et pas du
tout des suffragettes, par exemple, c'est son droit. Mais cela
n'est pas en la faveur des élèves, qui eux ont tout à fait le droit
de connaître l'histoire des femmes, ou du moins, d'avoir
quelques notions relatives quant aux écrivaines, artistes et
scientifiques. De plus, faire place aux femmes dans les
enseignements littéraires ou historiques serait l'occasion, pour celles
et ceux qui ne sont pas du tout intéressé-e-s par les luttes
féministes et qui pensent que cette volonté d'ouverture sur le monde
féminin est absurde, de réaliser que les femmes, elles aussi, ont
accompli des choses dignes d'être étudiées...

Les collégien-ne-s réagissent
Après la prise de conscience de cette injustice, certaines et

certains ont lancé une initiative, qui fut signée par de nombreux
élèves dans l'ensemble des collèges de Genève (une centaine
de signatures seulement au Collège de Staël). Les signatures
n'ont pas toujours été faciles, en raison du côté féministe de
cette demande (rappelons-le, nous nous trouvons dans une
société où le féminisme est souvent considéré comme «une
lutte inutile dans une société où la femme est l'égale de
l'homme»), malgré tout, à coup de persévérance et d'insistance,

les élèves sont devenu-e-s de moins en moins réfrac -

taires et les signatures se sont multipliées.

En fin de compte, ces jeunes personnes demandaient que
leur culture générale soit plus élargie, moins limitée aux
frontières inconsciemment machistes que les programmes scolaires
ont érigées ; en sachant que la société de demain sera le reflet
de ce qu'on lui aura enseigné. Si les femmes illustres sont
oubliées, cette mauvaise habitude de considérer que tout travail
effectué par une femme est forcément peu digne d'intérêt
perdurera et les inégalités culturelles de genre persisteront. Voilà où
doit se mener le débat pour une égalité des sexes concrètement
réalisable à l'école.

Petite évolution
Aujourd'hui, suite à la pétition, qui a circulé dans les Collèges

de Staël et Rousseau notamment, la situation semble s'être
améliorée : il n'y a toujours pas d'obligation, néanmoins une
recommandation a été faite aux enseignant-e-s afin qu'ils/elles
abordent plus d'auteurs femmes ou de personnages historiques
féminins. Cela s'applique particulièrement en cours de littérature

française, espagnole, italienne, allemande et en cours
d'histoire. Mais, cette recommandation, en vigueur depuis l'année

scolaire 2004-2005, semble être une manière de faire taire
celles et ceux qui réclamaient le changement, sans réellement
prendre en compte la complète demande des pétitionnaires.
Car il reste une question sans réponse: pourquoi toujours rien
n'est-il mis en place par le Département de l'Instruction
publique pour promouvoir une certaine parité dans les

programmes scolaires Pourquoi l'oubli des femmes dans ce qui
est enseigné est-il si peu discuté Peut-être parce que dans
l'inconscient collectif, les femmes, de par leur condition servile
et leur position d'extrême soumission n'ont joué aucun rôle
dans l'Histoire, laissant les grands exploits à leurs époux. Mais
cette pensée n'est-elle pas un peu trop facile Vouloir reléguer
les femmes au second plan, prétextant une mise de côté volontaire

de leur part, n'est-ce pas simplement jouer la carte de
l'hypocrisie Le gros problème est le suivant : nous vivons dans un
monde patriarcal où tout le monde, parfois inconsciemment,
considèrent le masculin comme universel. En d'autres termes,
parler des femmes, c'est parler du féminisme et non pas de la

deuxième moitié de l'humanité.



ossi Ä re
Ecrire? A condition
que ce ne soit pas de la littérature
Entretien avec Valérie Cossy, enseignante en Etudes genre à l'Université de Lausanne

Propos recueillis par Christian Schiess

L'émilie: Les femmes ont-elles toujours été présentes
dans la littérature

Valérie Cossy: Avant les travaux de chercheuses féministes
dans les années 1970, on pensait que la littérature des femmes
n'avait commencé qu'avec le 19e siècle et le genre
romanesque. Or on sait aujourd'hui que les femmes ont de tout
temps été présentes dans la création littéraire, et la question à

se poser est en fait celle de la transmission, ou plutôt de l'oubli:
comment se fait-il que de génération en génération, la trace de
leur écriture n'ait pas été gardée Jusqu'au 20e siècle, chaque
génération de femmes a ainsi été confrontée à l'absence de
modèles féminins hérités du passé. Il s'agit donc plus d'un
problème de mémoire que de création.

L'émilie: Comment l'écriture féminine
a-t-elle pu accéder à la reconnaissance

V.C.: Une étape marquante a été franchie au 18e siècle, au
moment où les femmes se mettent à écrire pour gagner leur vie.

Virginia Woolf l'a bien montré pour le cas de l'Angleterre, où
l'apparition des maisons d'édition leur a permis d'écrire chez
elles et de ne pas dépendre des réseaux de patronage
aristocratiques. L'essor du marché du livre s'est étendu un peu plus
tard à la France qui a connu à son tour une certaine démocratisation

des réseaux de publication, ce qui a permis à un nombre
croissant de femmes d'investir notamment le domaine du
roman sentimental, du roman noir ou du mélodrame.

L'émilie: Elles vont donc se consacrer
à un genre bien spécifique.

V.C.: Oui, le prix de ce progrès, qui est un progrès paradoxal,
c'est qu'on va permettre aux femmes d'écrire dans certains
genres et dans certaines formes tout en leur faisant comprendre
que la Littérature, celle avec un grand L, n'est pas censée être
un domaine pour elles. Pour justifier leur apparition dans
l'espace public de l'écriture, elles invoquent souvent des conditions
matérielles, comme une famille à nourrir. Ecrire pour de l'argent
est donc en quelque sorte une bonne excuse pour publier, mais

par là même elles se retrouvent exclues du domaine de la création

artistique à fort capital symbolique.

L'émilie: En Suisse romande, la dénonciation de ces discriminations

est-elle d'abord le fait d'écrivaines ou de militantes,
ou des deux à la fois à l'image de Virginia Woolf

V.C.: Le texte fondateur de la critique féministe en littérature
est en effet Une chambre à soi de Virginia Woolf, paru en 1 929 :

elle est la première à avoir thématisé le problème et à avoir inscrit

la création littéraire dans le cadre plus large des conditions
socio-matérielles. Celle qui l'a posé la première de façon explicite

pour la Suisse romande est Alice Rivaz, qui est elle-même
une lectrice de Woolf. En 1 945 déjà, avec son essai Un peuple
immense et neuf, elle dénonce le «silence des femmes» qu'elle

décrit comme effrayant, du fait qu'on ne les voit pas et qu'on ne
les entend pas dans le monde et l'histoire de la littérature. Elle
en a fait d'ailleurs elle-même l'expérience quelques années plus
tôt, ayant participé avec Ramuz à la préparation d'une anthologie

de poésie française qui finalement ne sera publiée que sous
le nom de ce dernier. A travers la lecture de poétesses du passé,
elle a donc été amenée à s'interroger sur la valeur du canon
littéraire, sur les raisons qui font qu'on retient certains auteurs et

pas d'autres, que certaines qualités esthétiques sont jugées
préférables, certains thèmes plus sérieux que d'autres.

L'émilie: Aux côtés d'Alice Rivaz, quelles ont été les autres pré-
curseures de la critique féministe dans la littérature romande

V.C.: Si on peut dire d'Alice Rivaz qu'elle a été la première à
s'assumer pleinement comme féministe et écrivaine, d'autres
femmes de sa génération ont créé des oeuvres tout à fait
intéressantes et riches. Je pense notamment à Catherine Colomb,
à Monique de Saint-Hélier ou un peu plus tard à Corinna Bille :

elles ont toutes dû se confronter à un milieu et à une culture
littéraire massivement androcentriques.

L'émilie: De quelle manière concrète
s'exprimaient ces résistances masculines

V.C.: Je ne crois pas qu'au niveau de la création et de la

publication elles aient rencontré d'obstacles majeurs. Dans
l'ensemble on peut dire que leurs œuvres ont été plutôt bien reçues
et encouragées par leurs pairs : Alice Rivaz a été soutenue
publiquement par Ramuz, Catherine Colomb a gagné des prix.
Elles écrivent à une époque où l'on commence quand même à
admettre que des femmes peuvent créer des œuvres d'importance.

En revanche, le problème se pose dès lors qu'il s'agit
d'écrire tout en étant l'héritière de normes, d'un système de
représentation qui lui-même est androcentré. On en a un témoignage

significatif à travers les lettres de Ramuz à Alice Rivaz, où
il réagit à La paix des mches, un roman quasiment pamphlétaire
écrit sous la forme d'un journal intime qu'une femme mariée
tient en cachette de son mari. Bien qu'il lui concède des
qualités formelles, il laisse entendre qu'il s'agit somme toute
d'un sujet «de femmes» et donc «secondaire» parce que pas
universel.

L'émilie: Comment y ont-elles fait face
V.C.: Même si ces écrivaines n'ont pas laissé de réflexions

théoriques, elles ont bien identifié ce qui a été mis en évidence
par Simone de Beauvoir par rapport à la littérature : le fait que le
féminin y a traditionnellement servi à signifier une forme d'alté-
rité ; les femmes ne sont jamais là pour elles-mêmes. Elles se
heurtent ainsi à un problème de représentation que leurs
collègues masculins peuvent se permettre d'ignorer. Déjà Virginia
Woolf avait lancé aux romancières contemporaines le défi de

l'émilie février 200P



3?SSI e

créer des personnages de femmes ordinaires qui échappent à

l'alternative traditionnelle de l'héroïne abjecte ou grandiose, ce
qui montre bien la difficulté pour les femmes de s'approprier la

littérature et de créer du neuf à partir de leur posture dénonciation.

Ce n'est donc pas un hasard si, pour exister en tant
qu'écrivaine, Catherine Colomb inaugure sa carrière par un

roman, Pile ou face, dans lequel elle démolit à coups d'humour
noir le mythe de l'Amour avec un grand A, et par là l'idée même
du couple hétérosexuel. C'est en fait à l'aliénation des femmes
qu'elle s'attaque. Il est d'ailleurs intéressant de noter que
lorsque ses œuvres complètes ont été publiées il y a dix ans, les
éditeurs ont hésité à inclure ce roman, y voyant comme une
erreur de jeunesse non représentative, alors qu'il s'agit en fait de
l'acte fondateur de son œuvre.

L'émilie: Qu'en est-il aujourd'hui Peut-on dire
que le monde littéraire romand a fait une place aux femmes

V.C.: Les femmes restent encore largement minorisées. Cela
se voit notamment à leur sous-représentation dans l'attribution
de prix littéraires et dans le faible nombre de comptes-rendus
qui leur sont consacrés dans la presse. Et comme l'a fait remarquer

Monique Laederach, les écrivaines d'ici souffrent d'une
double exclusion, en tant que femmes et en tant que romandes,
c'est-à-dire à la fois par rapport aux hommes et au champ littéraire

français. Elle-même d'ailleurs cherche à retourner dans son
œuvre poétique certains mythes centraux - notamment les

couples mythiques comme Orphée et Eurydice, Eros et Psyché,
Pygmalion et sa créature - dans la construction symbolique du
genre et qui continuent à structurer les imaginaires littéraires.
Mais si quelques écrivaines comme elle ou encore Anne-Lise
Grobéty ou Sylviane Dupuis ont continué à questionner la place
particulière des femmes dans la littérature, soulever cette question

devient aujourd'hui de plus en plus difficile. C'est ce que dit
Geneviève Brisac lorsqu'elle souligne l'impossibilité de l'évoquer

sous peine de se condamner au point de vue communau-
tariste qui ferait des femmes un groupe à part et qui serait
incompatible avec l'Universalité que la Littérature est censée
incarner. Cela est un enjeu très spécifique au monde littéraire et
politique français, mais qui exerce une forte attraction sur la
littérature romande. On le voit bien avec le cas d'écrivaines qui
sont bien reconnues et intégrées chez les éditeurs français,
comme Agota Kristof, qui se distancient radicalement de ce
type de questionnement. Pourtant la question du genre n'est
pas dépassée en littérature, loin de là : on n'a pas atteint le

moment où les femmes n'auraient plus à se poser cette question.

Or, cette démarche implique qu'on désacralise la littérature,

alors qu'on est encore très attaché une idée romantique de
la littérature, comme si elle n'était pas traversée par des
rapports de pouvoir et des intérêts particuliers.

L'émilie: Quelles pourraient être les pistes à suivre
pour rendre plus visible l'écriture féminine

V.C.: Je pense qu'on pourrait par exemple se tourner vers le

monde anglo-saxon, qui a fait l'effort de rechercher des textes
écrits par des femmes, de constituer des anthologies pour que
leurs œuvres soient transmises au public et aux générations
futures.

Réception de La paix des ruches,
de Alice Rivaz

Anne-Françoise Praz

A la parution du roman d'Alice Rivaz, La Paix des ruches, le

journal romand Servir lance un sondage : Mme Bornand,
l'épouse déçue mise en scène dans le roman, est-elle «caractéristique

de l'éternel conflit entre les hommes et les femmes et ce
conflit ne serait-il pas particulièrement aigu dans notre pays »

Les réponses sont publiées le 1 5 juillet et le 5 août 1 948, sous le

titre «Psychologie de l'amour en Suisse». Toutefois, à lire la
douzaine de lettres publiées, plusieurs lectrices dépassent la lecture
«psychologique» pour mettre en évidence les rapports de pouvoir,

et la conclusion du journal confirme cette approche:
« Plusieurs de nos correspondantes notent que la femme suisse
a le sentiment d'être inférieure à l'homme. »

A l'exception d'un témoignage affirmant que les difficultés du
mariage sont bien inférieures aux «larges compensations» qu'il
procure, les lectrices reconnaissent que le roman décrit bien
leurs frustrations d'épouses. Certaines incriminent «l'égoïsme»,
le «manque d'égards» ou de «galanterie» des maris suisses,
défauts moins répandus chez les maris étrangers (I). Le
problème résiderait surtout dans l'incapacité des époux à supporter

toute velléité d'indépendance chez leurs femmes. Si pour
l'une ou l'autre lectrice une réforme radicale de l'institution du
mariage ou de l'éducation des garçons s'impose, pour d'autres
il s'agit encore et toujours d'exhorter les femmes à se montrer
plus aimantes, plus intelligentes et plus résolues pour faire valoir
leur opinion au sein du couple.

Selon les réponses des hommes, l'héroïne du roman manque
singulièrement d'imagination, de volonté ou de ressources, et
un lecteur va même jusqu'à «conseiller le suicide à toutes les
femmes semblables, car il faut en être une bonne fois débarrassé»

Un «homme de science» et mari indigné détaille les
défauts de cette «Madame Bovary à l'échelle romande», qu'il
généralise à «nos adorables compagnes» : «Je crois qu'il arrive
très souvent au mari de souffrir du désert intellectuel d'en face

Pour nos charmantes compagnes, l'amour est avant tout
une monstrueuse hypertrophie du moi le tout se mêle à une
sentimentalité aussi poisseuse que déplacée, qui provient de
cette affreuse littérature féminine. »

l'émilie février20O6


	Dossier
	Femmes qui écrivent, femmes écrivains, écrivaines
	Paroles d'écrivaines
	Droz et Zoé : deux parcours de femmes éditrices
	"On étudie pas les oeuvres des femmes au Collège de Genève"
	Ecrire ? A condition que ce ne soit pas de la littérature : entretien avec Valérie Cossy, enseignante en Etudes genre à l'Université de Lausanne
	Réception de La paix des ruches, de Alice Rivaz


