
Zeitschrift: L'Émilie : magazine socio-culturelles

Herausgeber: Association Femmes en Suisse et le Mouvement féministe

Band: [94] (2006)

Heft: 1504

Artikel: Plaidoyer pour un "partenariat élargi"

Autor: Schiess, Christian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-283021

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-283021
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


"cross i Ä re
Plaidoyer
pour un «partenariat élargi»
Nous avons 36 ans et nous sommes soeurs jumelles. Nous n'avons jamais été mariées et nous n'avons
pas eu d'enfants. Nous vivons ensemble... Nos vies sont inextricablement liées : nous sommes soeurs,
nous nous connaissons depuis toujours et nous habitons ensemble depuis 17 ans (après avoir quitté
le foyer familial). Nous nous appuyons mutuellement au plan émotif et nous dépendons entièrement l'une
de l'autre financièrement — nous sommes copropriétaires de toutes nos possessions et nous partageons toutes
nos dépenses. On ne peut imaginer une relation plus stable. Pourtant, parce que nous sommes soeurs plutôt
que mari et femme, et parce que nous ne sommes pas un couple ayant des relations sexuelles, on nous refuse
les avantages fiscaux, la couverture «familiale» pour les soins de santé et une multitude d'autres avantages
sociaux fondés sur des conceptions sexistes et hétérosexistes des rapports personnels signifiants.

témoignage extrait du rapport de la commission du droit du canada, au-dela dela conjugalité.

La reconnaissance et le soutien des rapports de nature personnelle entre adultes, 2001

Christian Schiess

Ce cas, parmi bien d'autres, illustre les contradictions du
droit s'agissant de la reconnaissance publique des unions affectives.

Il nous met au pied du fossé qui sépare nos représentations

de ce que doit être une union légitime et la réalité vécue

par un nombre croissant de personnes. Que des membres
d'une même fratrie puissent revendiquer des droits et des
obligations semblables à ceux du mariage est de nature à raviver
tous les fantasmes liés à une conception mythifiée du «tabou de
l'inceste». Il n'est pourtant pas ici question de sexualité, mais
bien de co-dépendance affective et financière.

En quoi, dès lors, une telle union se distingue-t-elle de la vie

commune menée par les couples hétérosexuels érigés en
modèle En ceci que ces derniers consacrent l'union naturelle
d'une femme et d'un homme, entité scellée par un rapport
sexuel qui parfois, mais parfois seulement, peut ouvrir la voie à

la succession des générations. Or, il n'est aujourd'hui jamais
demandé aux membres d'un couple hétérosexuel souhaitant se
marier s'ils ont le désir ou la capacité d'engendrer, ni a fortiori si

leurs relations sexuelles sont fréquentes ou non. Pourtant, les

couples ainsi formés bénéficient, du simple fait de leur union
conjugale immédiatement reconnue, d'un système de droits et

d'obligations garantis par l'Etat. Certes le pas a été franchi,
dans de nombreux pays et récemment en Suisse, pour élargir
ce type d'union à des couples de même sexe. Si ceux-ci ont la

particularité d'être stériles biologiquement (ce qui peut être le

cas des précédents également), il arrive cependant qu'ils
«aient» effectivement des enfants par des phénomènes de
recomposition familiale de plus en plus fréquents, ou par les

possibilités offertes par les technologies de procréation. Cela
existe, mais n'est reconnu légalement presque nulle part dans le

monde.

De ce déni de réalité résulte l'imposition, sous couvert de
«protection de la famille» d'un modèle idéologique toujours plus
contredit par les faits. En conséquence, les rapports de filiation

prenant cadre dans certaines institutions (mariages) sont reconnus

alors que dans d'autres (partenariats, concubinage), ils ne le

sont pas ou pas tout à fait. Cela n'est probablement pas très
bon pour la stabilité des enfants en question... Nous avons
glissé presque automatiquement de la question du mariage à

celle des enfants. Or, ni la présence de ces derniers, ni même la

possibilité de leur engendrement naturel, n'est nécessaire pour
que soient reconnus juridiquement des liens conjugaux. La

logique qui sous-tend cette reconnaissance semble se ramener
à ceci : la présence d'une relation affective, supposée inclure
des rapports sexuels, entre deux personnes qui souhaitent fonder

un projet de vie commune. Si ces projets sont parfois
durables, tout ou partie des engagements pris sont susceptibles

d'être remis en cause ou de voir disparaître avec le temps
ce qui les a motivé. Le mariage peut subsister au plan légal, hors
toute communauté de vie et d'affection, et le droit, dans ce cas,
continue de s'appliquer. Il arrive aussi que la communauté de
vie subsiste pour des raisons de dépendance financière, sans
plus aucun lien affectif ou sexuel. Les modalités de vie en commun

sont virtuellement illimités et elles changent avec le temps,
c'est-à-dire historiquement et dans chaque parcours de vie. Le
lien qui unit les sœurs jumelles citées plus haut est une des
modalités des relations d'affection et de dépendance qui peuvent

naître entre deux personnes, mais ce nombre peut largement

excéder deux. La pensée binaire qui commande de
privilégier les relations à deux n'a aucune pertinence sociale, sinon
comme simulacre du couple hétérosexuel procréateur.

Pourquoi, dans ces conditions, le fait de vivre à deux dans
une relation d'amour charnel supposée constituerait-il un bien
commun que la société devrait reconnaître comme tel et protéger

constitutionnellement Il n'est pas jusqu'à la Convention
européenne des droits de l'Homme qui ne protège le «droit au
mariage». S'il s'agit là du droit inconditionnel de fonder un projet

de vie avec qui bon nous semble sans être entravé par un
quelconque pouvoir, cela est entendu depuis bien avant Roméo

l'émilie août-septembre 2006



dossi Ä re
et Juliette. Mais s'il s'agit de protéger la vie à deux au détriment
d'autres agencements sociaux possibles, on ne peut alors que
déplorer cette vision réductrice et, avec Michel Foucault,
«essayer d'imaginer et de créer un nouveau droit relationnel qui
permettrait que tous les types possibles de relations puissent
exister et ne soient pas empêchés, bloqués ou annulés par des
institutions relationnellement appauvrissantes1 ».

Parmi les diverses situations qui découlent de cet état de fait,
il en est qui sont à l'origine d'injustices particulièrement criantes
et appellent des transformations légales urgentes. Si la vie à
deux ne peut être considérée en soi comme un bien commun, il

en va tout autrement de la multitude de relations dans lesquelles
une ou plusieurs personnes assurent la subsistance, l'éducation,

la santé, le bonheur d'une ou plusieurs autres personnes.
Cela, aucun pouvoir n'est à même de l'assurer, mais c'est
précisément l'une des fonctions primordiales d'un Etat «démocratique»

que de reconnaître l'importance de ce travail et de garantir
les conditions de son bon accomplissement. A cette fin, le

droit matrimonial et familial actuel est largement insuffisant. En

effet, les enfants ne sont qu'une catégorie parmi d'autres
groupes ou personnes nécessitant des soins de tiers parce
qu'elles sont dans un rapport (naturel ou social) de dépendance.
Selon un récent rapport, «on estime aujourd'hui, en Suisse,
entre 220 000 et 250 000 le nombre de personnes qui s'occupent

de proches malades2». Or, dans un système de production
capitaliste fondé sur une division sexuelle du travail qui ne
rémunère pas (et donc ne reconnaît pas) le travail «non professionnel

», la précarité des personnes effectuant le travail de care,
en grande majorité des femmes, est un phénomène structurel.
Ce témoignage d'une femme canadienne met particulièrement
bien en évidence les injustices qui peuvent en résulter sur le

plan matériel.

« En mai 1 999, ma mère âgée a dû subir une intervention
chirurgicale.... On découvre qu'elle a un cancer d'un type peu
commun. Etant moi-même infirmière aux soins palliatifs, j'ai pris
sur moi de m'occuper de ma mère à son domicile. J'ai pris des
congés dans le cadre de mon emploi à titre de contractuelle [...],
pour me consacrer aux soins requis par ma mère chez elle. La

suite fut inattendue. Ma mère, qui à l'époque avait 91 ans, a
retrouvé la santé et se porte assez bien à l'approche de son 93e

anniversaire [...]. Je suis fermement convaincue que son
rétablissement est directement attribuable aux soins que j'ai pu
personnellement lui prodiguer. Elle va maintenant très bien, sauf

que ma vie s'en est retrouvée bouleversée. Je n'ai plus d'emploi,

j'ai dû quitter la maison que j'habitais [...] et ma situation
financière est très précaire [...] J'espère que le gouvernement
se montrera sensible aux services que les proches rendent à

leurs parents âgés.3"

Comme le relève la politologue Joan Tronto, l'amour et le

care sont deux choses qu'il convient de distinguer.4 L'Etat, plutôt

que de s'occuper d'amour et de s'immiscer dans la vie
intime des individus, trouverait sans doute à mieux remplir sa

mission s'il s'assurait que de tels cas ne puissent survenir et que
le travail de soins et d'attention aux autres soit reconnu à sa
juste valeur. Il s'agit bien sûr du travail effectué pour les enfants,
mais aussi pour les personnes malades non hospitalisées, pour
les personnes âgées nécessiteuses, et plus largement, pour
toutes les personnes dont la dignité dépend de leur maintien
dans un cercle de relations sociales, c'est-à-dire virtuellement
tout le monde en période d'individualisme galopant. L'idéologie
de l'autonomie individuelle, aujourd'hui triomphante, donne à
croire que les personnes adultes se définissent avant tout par
leur indépendance et contribue de ce fait à culpabiliser et à isoler

ceux qui, nécessairement, se découvrent moins autonomes
qu'ils ne sont censés l'être. Tisser du lien social et reconnaître le
travail de celles et ceux qui le font, c'est admettre que la valeur
inestimable de la dignité conférée à chaque personne prise
individuellement est bien plus élevée que la plus-value engendrée
par une campagne de marketing pour une énième marque de
pâte dentifrice qui n'apporte rien de plus que la précédente
mais dont les vendeurs sont rémunérés au prix fort.

Fonder une politique pragmatique de la «famille» au sens
large demande donc en premier lieu de reconnaître légalement
les différents agencements sociaux ayant pour effet de procurer
soutien et soins à des personnes qui en ont besoin. La
Commission du droit du Canada, qu'on peut difficilement
soupçonner d'être un organe révolutionnaire, a récemment estimé

que le modèle traditionnel en vigueur, soit celui qui réduit ce
type de rapports contractuels entre adultes à deux personnes,
ne suffit plus à répondre aux besoins de la société réelle dans
laquelle nombre de relations sont caractérisées par «une
interdépendance affective et économique, des soins et un intérêt
mutuels ainsi qu'un engagement durable5». Un «partenariat
élargi» pourrait donc constituer le modèle d'une telle réforme
qui, en deuxième lieu, demande qu'on donne aux prestataires
de care le temps ainsi que les moyens de faire leur travail d'intérêt

public. En termes de temps, des solutions actuellement
envisagées pourraient être généralisées, comme par exemple le

congé parental dans le cas des enfants, mais aussi le droit à un

congé approprié lorsque la santé d'un parent ou d'un-e ami-e
en dépend. S'agissant des moyens, la proposition d'une allocation

universelle, défendue dans ce même numéro, montre que le

pragmatisme a son prix. C'est comme on dit, un «choix de
société ».

1 Michel Foucault, » Le triomphe social du plaisir sexuel» (1 982),
Dits et écrits Vol.ll, texte no.313, Paris, Gallimard, 2001 p.1 129
Commission fédérale de coordination pour les questions familiales
(COFF), La politique familiale : pourquoi Arguments et thèses,
Berne, 2004, p. 26
3extrait du même rapport de la Commission du droit du Canada
4voir Joan Tronto, «Marriage : Love or Care ?», in : Mary Lyndon
Shanley (ed), Just Marriage, Oxford University Press, 2004,
pp. 37-40
5p. 124


	Plaidoyer pour un "partenariat élargi"

