
Zeitschrift: L'Émilie : magazine socio-culturelles

Herausgeber: Association Femmes en Suisse et le Mouvement féministe

Band: [93] (2005)

Heft: 1494

Artikel: L'histoire de la filiation selon Marcela Iacub : mariage public contre
accouchement privé

Autor: Taddeo, Corinne / Iacub, Marcela

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-282883

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-282883
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


dossi re

L'histoire de la filiation selon Marcela lacub

Mariage public
contre accouchement privé
On est tous la fille ou le fils de quelqu'un, mais l'inscription dans une famille, dans une filiation n'est pas toujours
une évidence. Dès lors, quels sont les dispositifs qu'une société mettra en place pour y répondre? C'est là
le propos central de l'ouvrage1 de Marcela lacub, juriste et chercheuse au CNRS, qui en reprenant les éléments
fondateurs de la structure légale qui définit l'ensemble de lois concernant la famille, les rapports entre ses membres et
avec la société en général, ainsi que sa mise en place, souligne l'aspect à la fois projectif et construit de toute
législation.

Corinne Taddeo

Ce premier postulat sur la fonction du droit - «[qui] n'est pas
d'émettre des jugements vrais sur le monde, comme le fait la

science, mais d'édicter des règles contraignantes pour mener
les personnes à se comporter d'une manière déterminée » -, est
l'axe principal des interrogations de l'auteure face à l'évolution
du droit de la famille et plus particulièrement celui de la filiation.
En excluant d'emblée la notion de vérité par le droit, elle permet
de mieux considérer les éléments qui le construisent.

Le cadre historique choisi par Marcela lacub couvre deux
siècles, du Code Napoléon (1804) à la refonte du droit français
de la famille en 1972 et ses conséquences jurisprudentielles
dans les premières années de ce millénaire.

La filiation par le mariage
Du Code Napoléon, l'auteure retient deux aspects. Le

premier exprimant la volonté profonde de proposer une législation
qui rompe avec celle de l'Ancien Régime. Le second aspect
étant la place centrale du mariage, comme élément structurant
de la société et de la filiation. Le Code civil de 1804 impose le

mariage comme la clef de voûte des rapports entre Etat et
individus. En effet, le statut civil de ces derniers était conditionné
par le fait qu'ils soient mariés ou non. Dès lors que le mariage a
été conclu, l'État n'a plus la possibilité d'intervenir sur la filiation
des individus. C'est cette frontière très nette entre ce qui relève
du domaine public et privé, que l'auteure souligne comme
fondamentale dans la perception de la maternité et de la paternité
- puisque tout enfant né d'une femme mariée est celui de son
mari, voire même tout enfant élevé comme tel dans une famille,
est légalement inscrit dans cette filiation - qui est profondément
caractéristique de la période post-révolutionnaire. L'institution
du mariage définissait la légitimité d'une filiation, et seul le maintien

des apparences (en opposition à la vérité) lui était absolument

nécessaire.
La maternité, dans son aspect de vérité biologique, était sub-

sumée par l'institution du mariage et la volonté a priori que les
individus avaient manifestée de constituer une famille en se
mariant représentait la seule validation légitime de toute filiation.
Ce point permettait à une femme d'être mère d'un enfant qu'elle
n'avait pas mis au monde (maternité de substitution), de rendre

son mari automatiquement père de tous les enfants dont elle
accouchait (présomption), effaçant dans le même élan la stérilité
et l'impuissance (faits biologiques). Cette automaticité liée à

l'institution du mariage rendait la mise en question de la filiation
légitime impossible. Personne, dès lors que la vraisemblance de
la maternité et/ou de la paternité était avérée par le mariage et
l'éducation donnée à l'enfant, ne pouvait attaquer cette filiation
légitime. Elle était scellée définitivement et même l'État ne pouvait

intervenir. La vraisemblance subordonnait la vérité.
Néanmoins, la filiation naturelle d'enfants nés hors mariage

reprenait les principes présents dans le Code - une femme
célibataire avait plus ou moins la même capacité civile qu'un
homme - et la reconnaissance de l'enfant était, à chaque
naissance, volontaire et par la mère et par le père. La mère n'avait
pas l'obligation de donner son nom et les médecins accoucheurs

étaient contraints par le secret médical. Le sort de ces
enfants était confié à l'État.

La filiation par l'accouchement
Le courant nataliste de la fin du XIXe siècle, renforcé durant

l'entre-deux-guerres, portera les premiers coups à l'édifice légal
post-révolutionnaire. Le droit de recherche en paternité de
1912, la jurisprudence remettant en question l'inattaquabilité de
la vraisemblance des maternités et paternités dès 1926, l'apparition

de l'adoption simple (qui n'intègre pas l'adopté à
l'ensemble de la famille) puis l'adoption plénière en 1966, sont les

étapes choisies par l'auteure pour aboutir à la nouvelle législation

de 1972.
Si les législateurs post-révolutionnaires avaient le souhait de

proposer une législation qui soit en rupture avec celle de
l'Ancien Régime, ceux des années septante se trouvaient
devant un tout autre contexte. La généralisation de la

contraception, la révolution sexuelle ainsi que l'augmentation des
divorces (familles recomposées) constituaient le terreau de
cette réforme législative. La solution qu'ils proposèrent afin de
résoudre le problème de société qu'était la fragilisation du

mariage, et conséquemment des filiations, a été de considérer
l'accouchement comme seule vérité, fondée sur un fait biologique

indiscutable, de la filiation. Preuve absolue et définitive,
l'accouchement est devenu l'élément incontournable de toute
filiation, créant une disparité dans la reconnaissance de l'enfant

par la mère et par le père. L'obligation de la preuve biologique
pour la mère - l'accouchement-, n'est pas exigée du père. Les
tests ADN du père ne sont nécessaires que lorsque la maternité
est remise en question (lors de reconnaissance en paternité



dossi Ä re
d'un enfant né d'une autre femme que l'épouse qui permettait à

celle-ci d'en devenir la mère), sinon le droit est beaucoup plus
souple et la paternité demeure un acte volontaire.

De même renoncer à une maternité, alors qu'un accouchement

a eu lieu, est devenu quasiment impossible. Seul
l'accouchement sous X permet à une femme d'accoucher sans devenir
automatiquement mère, mais au prix de l'effacement de l'acte
lui-même. Accoucher sous X signifie, paradoxalement, ne pas
accoucher. De même, une femme stérile n'aura aucune possibilité

de devenir mère si sa stérilité lui interdit d'accoucher, malgré
toutes les alternatives apportées par la procréation médicalement

assistée. Par conséquent, si elle accouche d'un enfant
issu de la fécondation d'un ovule d'une autre femme et du

sperme d'un autre homme que son mari, elle en sera la mère
alors même que cet enfant n'a aucun patrimoine génétique
commun à elle. Mais si une autre femme accouche d'un enfant
issu d'un de ses ovules fécondé par les gamètes de son mari,

que, selon les connaissances scientifiques actuelles, elle en est
génétiquement la mère et que le père l'aura reconnu, l'enfant ne

pourra pas être adopté par elle dans la mesure où la législation
française interdit les mères porteuses. Cette preuve définitive
par l'accouchement peut conduire l'État à reconnaître la validité
de la maternité d'une femme ménopausée, alors qu'elle devra
se rendre en Californie afin d'y trouver un ovule qui puisse être
fécondé par les gamètes d'un donneur, de son frère dans cet
exemple, et implanté dans son utérus.

La politique nataliste de l'État et l'abandon du mariage
comme unique cadre de la filiation a aussi modifié un aspect
important de la filiation. La frontière nette entre filiation légitime,
naturelle et adultérine s'est peu à peu effacée. La réforme de
1972, et sa jurisprudence subséquente, a définitivement conclu
que, par la preuve de l'accouchement, tout enfant appartenait
légitimement à une filiation, celle de la mère. Cette centralité
occupée par le ventre de la mère investit celle-ci d'un pouvoir
«absolu» sur la mise au monde de nouveaux êtres humains. Et

comme tout pouvoir doit être contrebalancé par un autre, l'État
à travers l'organe du Ministère Public peut seul interférer en
cette matière en limitant les conditions de son application.

Un autre élément mis en avant par Marcela lacub est la loi sur
l'avortement. Sa légalisation a modifié profondément la maternité.

Chaque naissance est devenue un non-avortement. Ce

pouvoir létal de la femme sur une vie à venir transforme son rôle,
et, dès lors qu'elle a renoncé à cette possibilité, à ce pouvoir,
elle doit assumer la totale responsabilité de la mise au monde.
Dans ce cadre, la reconnaissance de l'enfant par le père est,
pourrait-on dire, accessoire. Par conséquent, l'accouchement
sous X est une possibilité légale en opposition avec le principe
qui sous-tend l'ensemble de la législation et qui ne peut, à

terme, que disparaître afin d'assurer la cohérence du droit.
L'évacuation de la notion de volonté dans l'acte de devenir

parent, remplacée par la preuve de l'accouchement, manifeste
une rupture profonde de la façon dont le lien entre l'individu et la
société est envisagé. La possibilité qu'a le Ministère Public
d'intervenir dans les rapports intimes des individus, puisqu'il peut
invalider des accords privés sur sa propre décision, est en
contradiction avec l'héritage révolutionnaire. D'une certaine
manière, l'espace public a absorbé l'espace privé, ce qui,
paradoxalement, affaiblit l'espace public garant de la cohésion
sociale dans la mesure où des décisions qui relèvent de l'individu

participent du public et qu'en conséquence, elles oblitèrent
ce qui relève essentiellement du domaine public. À l'extrême,
toutes les passions individuelles, qui devraient être contenues
dans le privé, par la publicité ainsi obtenue, acquièrent une
légitimité qui les pervertit. Dès lors, la critique fondamentale que
Marcela lacub fait à l'égard de la législation actuelle est que le

droit s'est substitué à la morale, dont la fonction est d'édicter les
règles du comportement juste en relation avec des valeurs qui
relèvent de la vérité.

En effet, par ce glissement, le droit et ses représentants se
sont arrogés la possibilité d'énoncer ce qu'est la vérité de la

parenté par le contrôle de ce qu'est la maternité. En s'autorisant
à intervenir dans l'espace privé et intime du projet parental,
l'État a, à travers le droit, exprimé sa volonté de puissance sur
l'individu. Il serait tout à fait pensable d'envisager que ce qui
était assuré par l'institution du confessionnal, c'est-à-dire
l'intervention directe dans l'intimité de chacun par un représentant
ecclésiastique, ait été remplacé par l'oreille du juge qui, non pas
muni de la Bible, mais du Code civil, soit investi de la même
autorité et sanctionne des comportements qui ne relèvent que
du privé sans que ceux-ci mettent en danger l'ordre public dont
il a la charge. Ainsi il outrepasserait les limites de sa fonction
telle que l'auteure l'a définie.

1 Marcela lacub : L'empire du ventre. Pour une autre histoire de la

maternité., Paris, 2004.


	L'histoire de la filiation selon Marcela Iacub : mariage public contre accouchement privé

