
Zeitschrift: L'Émilie : magazine socio-culturelles

Herausgeber: Association Femmes en Suisse et le Mouvement féministe

Band: [93] (2005)

Heft: 1494

Rubrik: Dossier

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


dossi e

La maternité:
entre abus de pouvoir
et techno-science
Si un sujet préoccupe l'ensemble des mouvements féministes de leurs débuts jusqu'à nos jours, c'est bien celui
de la procréation et de son corollaire, la maternité. Car autour de ce couple maternité-procréation se sont joués,
et se jouent encore, nombre des défis relatifs à l'égalité entre hommes et femmes. Tantôt privilège, tantôt fardeau,
le couple procréation-maternité a subi de profondes transformations non seulement dues aux découvertes de
nouvelles techniques médicales au cours du 20e siècle - pilule contraceptive, fécondation in vitro etc. -, mais aussi
dues à la libéralisation des mœurs et aux changements intervenus dans l'organisation des familles. La maternité
et la procréation se trouvent ainsi depuis plus d'un siècle au cœur de revendications et d'attentes politiques,
sociales, médicales, juridiques et morales souvent paradoxales. Car, en effet, autour de la maternité se définit
une bonne part des limites entre sphère privée et publique.

E.J-R.

De la maternité à la citoyenneté
A l'aube du 20e siècle, la maternité était l'argument dont se

servirent tant les partisan-e-s de la citoyenneté uniquement
masculine que les suffragettes. Pour les premier-e-s, la condition

de mère servait d'excuse à un cantonnement des femmes
dans la sphère privée, pour les second-e-s, en revanche, la

maternité et ses responsabilités étaient une formation sans
égale à la citoyenneté. Plus encore, la maternité, service rendu
à la patrie au même titre que le service militaire, méritait, pour
certain-e-s, une protection particulière rémunérée ou non. Car si

chacune s'accordait sur le principe d'une protection des
femmes enceintes et des nouvelles accouchées, le débat faisait

rage entre celles et ceux qui prônaient un congé-maternité payé
et celles et ceux qui craignaient qu'une rémunération de ce
congé n'empêche une pleine intégration des femmes dans le

monde du travail et partant, une complète émancipation de ces
dernières. Un siècle plus tard, si les termes du débat semblent
dépassés, le congé-maternité payé ayant été adopté presque
partout en Europe, la maternité reste pourtant une des causes
les plus fréquemment invoquées pour expliquer l'écart persistant

entre femmes et hommes sur le marché du travail en
particulier et dans la sphère publique en général. La maternité étant
peut-être le dernier bastion où la contrainte biologique sexuée
apparaît comme irréductible et où la construction sociale,
traduite par le concept de genre devient inopérante.

De la famille à l'individu
Avec les années 1 960 et les progrès de la contraception, « un

enfant si je veux et quand je veux» devient le leitmotive d'une
génération qui se bat pour le droit à la contraception, à l'avortement

et au plaisir. Explosent alors définitivement les liens jusque
là indissociables entre sexualité et procréation, mariage et
famille - même si, en Suisse du moins, la législation tarde à

suivre, la famille restant sous l'autorité du pater familias jusque
dans le 20e siècle tardif1. Cependant, si le mariage ne représente

plus l'unique cadre respectable et légal dans lequel on

peut s'aimer et procréer et si ce dernier suscite plutôt la

méfiance des milieux progressistes en raison justement de son
caractère archaïque, il ne s'ensuit pas pour autant que la

demande de protection sociale et juridique de la vie privée et de
la maternité cesse, au contraire. En effet, les glorieuses années
d'émancipation féministe et sexuelle font vite place à des
lendemains qui déchantent, crise économique, chômage, dénatalité,

SIDA, découverte et prise en compte de maux ancestraux
mais jusqu'ici laissés dans le secret des familles comme la
violence conjugale et la pédophilie. Parallèlement, après s'être
occupée de contraception, la médecine s'occupe désormais de
fécondation et le drame n'est plus d'être la mère d'une trop
nombreuse progéniture, mais au contraire d'être stérile. Et à

mesure que l'émancipation des individus par rapport à un
modèle familial préétabli s'affirme et que l'éventail des technologies

offrent de nouvelles possibilités de choix, des crispations
se font sentir. Par exemple, le fait que les femmes puissent, sans
encourir les foudres de la moralité ordinaire, choisir d'avoir un
enfant en dehors des liens du mariage comme en dehors de
toute relation stable ou hétérosexuelle, en clair qu'elles puissent
évacuer le père, n'a de cesse d'inquiéter. Certain-e-s psychologues,

notamment, dénoncent l'horreur de la toute-puissance
maternelle et réclament l'urgent retour d'une famille structurée
autour d'une mère, nécessité biologique et d'un père, nécessité
sociale. La fin de la famille patriarcale étant, à leurs yeux la

cause première du mal-être de toute une jeunesse privée de
repères sociaux et sexuels clairs. Récemment, en France, alors

que la possibilité était enfin offerte aux familles de choisir de
donner le nom du père et/ou de la mère aux enfants, il s'est
trouvé des voix pour affirmer que la fin d'une tradition millénaire
de transmission du patronyme ne serait pas sans conséquence
(terrible) pour la civilisation française. En outre, des historiens
s'essayent à retracer l'histoire de la paternité en se posant la

question du devenir de cette dernière, supposant qu'elle est
hypothétiquement conduite à disparaître2.

Illustrations: Joëlle Flumet
m

l'émilie juin-juillet 2005



La fin de la maternité
Mais, les tenants du retour à un ordre familial fondé sur des

rôles stéréotypés pour les femmes et les hommes et les
prédicateurs de la fin de la paternité ne sont pas les seuls à s'inquiéter.

Le récent succès médiatique provoqué par «l'utérus artificiel»

en est la preuve. Alors même que l'organe virtuel n'est
qu'une projection d'avenir plus ou moins certaine, le débat se
cristallise déjà entre celles et ceux qui pensent l'utérus artificiel
comme une formidable possibilité d'émancipation du déterminisme

biologique et celles et ceux qui craignent que l'avènement

d'une machine à donner la vie ne signe la fin de la dignité
humaine. En effet, d'aucun-e-s se réjouissent déjà de la nouvelle

liberté que représenterait la procréation ex corpo car ainsi
les femmes auraient définitivement un corps qui leur
«appartiendrait»: finies les nausées, les prises de poids et la fatigue
liées à la grossesse. De plus, le lien mère-enfant n'étant plus
naturalisé par la grossesse, les pères n'auraient plus d'excuse
pour laisser aux mères la plus grande partie des soins aux
enfants, ce qui aurait une incidence tout à fait positive sur le travail

des femmes puisque les employeurs n'auraient plus aucune
raison de se méfier des femmes et de leurs absences liées à la
maternité. La différence entre père et mère disparaîtrait ainsi au
profit d'une parentalité également exercée par la femme et/ou
l'homme. D'autres, en revanche, voient déjà dans l'utérus artificiel

l'engin de la domination finale : les femmes à tout jamais
privées de leur seule spécificité - un corps biologiquement conçu
pour porter la génération suivante -, dépouillées de leur avantage

suprême, en perdraient leur identité. De plus, la gestation
ex corpore pourrait faire voler en éclats le dernier lien sûr et
inconditionnel de nos sociétés, obligeant les femmes à adopter
leurs propres enfants, achevant ainsi l'atomisation de la société.
Et les femmes ne seraient pas les seules à pâtir de la gestation
ex utero. Les enfants aussi pourraient subir des dégâts
psychologiques considérables dus à l'absence de liens in utero avec
leurs mères. Ces enfants pouvant même se transformer en une
marchandise comme une autre et pourquoi pas en esclaves, se
produisant et se vendant au gré de la demande du marché.

La voie est donc étroite entre des peurs réactionnaires aux
forts accents masculinistes et la crainte de perdre son identité
de femme, voire d'être humain sous les coups d'une science
sans conscience. D'un côté les mères sont des ogresses
toutes-puissantes, dévorant leurs propres enfants, ravalant les

hommes à de simples producteurs de sperme. De l'autre, la fin
de la filiation «par le ventre » ouvre grande la porte de l'eugénisme,

de la fin des sexes et de l'humanité artificielle sans âme,
ni morale. Mais au-delà de la panique réactionnaire ou identitaire,

gageons avec Irène Théry qu'il y a la place pour « la
recomposition d'un système de parenté à la fois commun et
pluraliste3» dans lequel chacun-e trouve la place de son choix.

1 Ce n'est qu'en 1978 que la loi institue l'autorité parentale partagée
et qu'en 1985 que le nouveau droit matrimonial égalitaire est
accepté en votation populaire. En effet, un référendum avait été
lancé par Christophe Blocher et l'UDC contre ce nouveau droit
matrimonial au motif que l'égalité entre les époux allait menacer la

protection du mariage et de la famille, ce qui rappelle évidemment
les arguments lancés contre le partenariat entre personnes de
même sexe.
2 Par exemple : Aldo Naouri, Une place pour le père, Seuil 1999 ou
Jean Delumeau, Daniel Roche Une histoire des pères et de la paternité,

Larousse, 2005
3 Irène Théry, Dynamique d'égalité de sexe et transformation
de la parenté, in «Femmes, genre et sociétés, l'état des savoirs»,
Sous la direction de Margaret Maruani, La Découverte, 2005

L'utérus artificiel d'Henri Atlan
Henri Atlan, biologiste et philosophe vient de faire paraître un

ouvrage intitulé L'Utéms artificiel1 dans lequel il prédit que non
seulement la fécondation pourra se faire en dehors du corps des
femmes, mais également toute la gestation. En effet, les techniques
de fécondation in vitro associée aux techniques de réanimations
des grands prématurés laissent augurer de la capacité future de
mener artificiellement d'un bout à l'autre le développement de
l'embryon et du fœtus. Évidemment, la date à laquelle cette
prouesse scientifique pourra se concrétiser est loin d'être connue,
la complexité des processus biologiques à l'œuvre lors d'une
grossesse n'étant, à l'heure actuelle, pas encore reproductible artificiellement.

1 Henri Atlan, L'Utérus artificiel, Seuil, 2005

l'émilie juin-juillet 2005



dossi re

L'histoire de la filiation selon Marcela lacub

Mariage public
contre accouchement privé
On est tous la fille ou le fils de quelqu'un, mais l'inscription dans une famille, dans une filiation n'est pas toujours
une évidence. Dès lors, quels sont les dispositifs qu'une société mettra en place pour y répondre? C'est là
le propos central de l'ouvrage1 de Marcela lacub, juriste et chercheuse au CNRS, qui en reprenant les éléments
fondateurs de la structure légale qui définit l'ensemble de lois concernant la famille, les rapports entre ses membres et
avec la société en général, ainsi que sa mise en place, souligne l'aspect à la fois projectif et construit de toute
législation.

Corinne Taddeo

Ce premier postulat sur la fonction du droit - «[qui] n'est pas
d'émettre des jugements vrais sur le monde, comme le fait la

science, mais d'édicter des règles contraignantes pour mener
les personnes à se comporter d'une manière déterminée » -, est
l'axe principal des interrogations de l'auteure face à l'évolution
du droit de la famille et plus particulièrement celui de la filiation.
En excluant d'emblée la notion de vérité par le droit, elle permet
de mieux considérer les éléments qui le construisent.

Le cadre historique choisi par Marcela lacub couvre deux
siècles, du Code Napoléon (1804) à la refonte du droit français
de la famille en 1972 et ses conséquences jurisprudentielles
dans les premières années de ce millénaire.

La filiation par le mariage
Du Code Napoléon, l'auteure retient deux aspects. Le

premier exprimant la volonté profonde de proposer une législation
qui rompe avec celle de l'Ancien Régime. Le second aspect
étant la place centrale du mariage, comme élément structurant
de la société et de la filiation. Le Code civil de 1804 impose le

mariage comme la clef de voûte des rapports entre Etat et
individus. En effet, le statut civil de ces derniers était conditionné
par le fait qu'ils soient mariés ou non. Dès lors que le mariage a
été conclu, l'État n'a plus la possibilité d'intervenir sur la filiation
des individus. C'est cette frontière très nette entre ce qui relève
du domaine public et privé, que l'auteure souligne comme
fondamentale dans la perception de la maternité et de la paternité
- puisque tout enfant né d'une femme mariée est celui de son
mari, voire même tout enfant élevé comme tel dans une famille,
est légalement inscrit dans cette filiation - qui est profondément
caractéristique de la période post-révolutionnaire. L'institution
du mariage définissait la légitimité d'une filiation, et seul le maintien

des apparences (en opposition à la vérité) lui était absolument

nécessaire.
La maternité, dans son aspect de vérité biologique, était sub-

sumée par l'institution du mariage et la volonté a priori que les
individus avaient manifestée de constituer une famille en se
mariant représentait la seule validation légitime de toute filiation.
Ce point permettait à une femme d'être mère d'un enfant qu'elle
n'avait pas mis au monde (maternité de substitution), de rendre

son mari automatiquement père de tous les enfants dont elle
accouchait (présomption), effaçant dans le même élan la stérilité
et l'impuissance (faits biologiques). Cette automaticité liée à

l'institution du mariage rendait la mise en question de la filiation
légitime impossible. Personne, dès lors que la vraisemblance de
la maternité et/ou de la paternité était avérée par le mariage et
l'éducation donnée à l'enfant, ne pouvait attaquer cette filiation
légitime. Elle était scellée définitivement et même l'État ne pouvait

intervenir. La vraisemblance subordonnait la vérité.
Néanmoins, la filiation naturelle d'enfants nés hors mariage

reprenait les principes présents dans le Code - une femme
célibataire avait plus ou moins la même capacité civile qu'un
homme - et la reconnaissance de l'enfant était, à chaque
naissance, volontaire et par la mère et par le père. La mère n'avait
pas l'obligation de donner son nom et les médecins accoucheurs

étaient contraints par le secret médical. Le sort de ces
enfants était confié à l'État.

La filiation par l'accouchement
Le courant nataliste de la fin du XIXe siècle, renforcé durant

l'entre-deux-guerres, portera les premiers coups à l'édifice légal
post-révolutionnaire. Le droit de recherche en paternité de
1912, la jurisprudence remettant en question l'inattaquabilité de
la vraisemblance des maternités et paternités dès 1926, l'apparition

de l'adoption simple (qui n'intègre pas l'adopté à
l'ensemble de la famille) puis l'adoption plénière en 1966, sont les

étapes choisies par l'auteure pour aboutir à la nouvelle législation

de 1972.
Si les législateurs post-révolutionnaires avaient le souhait de

proposer une législation qui soit en rupture avec celle de
l'Ancien Régime, ceux des années septante se trouvaient
devant un tout autre contexte. La généralisation de la

contraception, la révolution sexuelle ainsi que l'augmentation des
divorces (familles recomposées) constituaient le terreau de
cette réforme législative. La solution qu'ils proposèrent afin de
résoudre le problème de société qu'était la fragilisation du

mariage, et conséquemment des filiations, a été de considérer
l'accouchement comme seule vérité, fondée sur un fait biologique

indiscutable, de la filiation. Preuve absolue et définitive,
l'accouchement est devenu l'élément incontournable de toute
filiation, créant une disparité dans la reconnaissance de l'enfant

par la mère et par le père. L'obligation de la preuve biologique
pour la mère - l'accouchement-, n'est pas exigée du père. Les
tests ADN du père ne sont nécessaires que lorsque la maternité
est remise en question (lors de reconnaissance en paternité



dossi Ä re
d'un enfant né d'une autre femme que l'épouse qui permettait à

celle-ci d'en devenir la mère), sinon le droit est beaucoup plus
souple et la paternité demeure un acte volontaire.

De même renoncer à une maternité, alors qu'un accouchement

a eu lieu, est devenu quasiment impossible. Seul
l'accouchement sous X permet à une femme d'accoucher sans devenir
automatiquement mère, mais au prix de l'effacement de l'acte
lui-même. Accoucher sous X signifie, paradoxalement, ne pas
accoucher. De même, une femme stérile n'aura aucune possibilité

de devenir mère si sa stérilité lui interdit d'accoucher, malgré
toutes les alternatives apportées par la procréation médicalement

assistée. Par conséquent, si elle accouche d'un enfant
issu de la fécondation d'un ovule d'une autre femme et du

sperme d'un autre homme que son mari, elle en sera la mère
alors même que cet enfant n'a aucun patrimoine génétique
commun à elle. Mais si une autre femme accouche d'un enfant
issu d'un de ses ovules fécondé par les gamètes de son mari,

que, selon les connaissances scientifiques actuelles, elle en est
génétiquement la mère et que le père l'aura reconnu, l'enfant ne

pourra pas être adopté par elle dans la mesure où la législation
française interdit les mères porteuses. Cette preuve définitive
par l'accouchement peut conduire l'État à reconnaître la validité
de la maternité d'une femme ménopausée, alors qu'elle devra
se rendre en Californie afin d'y trouver un ovule qui puisse être
fécondé par les gamètes d'un donneur, de son frère dans cet
exemple, et implanté dans son utérus.

La politique nataliste de l'État et l'abandon du mariage
comme unique cadre de la filiation a aussi modifié un aspect
important de la filiation. La frontière nette entre filiation légitime,
naturelle et adultérine s'est peu à peu effacée. La réforme de
1972, et sa jurisprudence subséquente, a définitivement conclu
que, par la preuve de l'accouchement, tout enfant appartenait
légitimement à une filiation, celle de la mère. Cette centralité
occupée par le ventre de la mère investit celle-ci d'un pouvoir
«absolu» sur la mise au monde de nouveaux êtres humains. Et

comme tout pouvoir doit être contrebalancé par un autre, l'État
à travers l'organe du Ministère Public peut seul interférer en
cette matière en limitant les conditions de son application.

Un autre élément mis en avant par Marcela lacub est la loi sur
l'avortement. Sa légalisation a modifié profondément la maternité.

Chaque naissance est devenue un non-avortement. Ce

pouvoir létal de la femme sur une vie à venir transforme son rôle,
et, dès lors qu'elle a renoncé à cette possibilité, à ce pouvoir,
elle doit assumer la totale responsabilité de la mise au monde.
Dans ce cadre, la reconnaissance de l'enfant par le père est,
pourrait-on dire, accessoire. Par conséquent, l'accouchement
sous X est une possibilité légale en opposition avec le principe
qui sous-tend l'ensemble de la législation et qui ne peut, à

terme, que disparaître afin d'assurer la cohérence du droit.
L'évacuation de la notion de volonté dans l'acte de devenir

parent, remplacée par la preuve de l'accouchement, manifeste
une rupture profonde de la façon dont le lien entre l'individu et la
société est envisagé. La possibilité qu'a le Ministère Public
d'intervenir dans les rapports intimes des individus, puisqu'il peut
invalider des accords privés sur sa propre décision, est en
contradiction avec l'héritage révolutionnaire. D'une certaine
manière, l'espace public a absorbé l'espace privé, ce qui,
paradoxalement, affaiblit l'espace public garant de la cohésion
sociale dans la mesure où des décisions qui relèvent de l'individu

participent du public et qu'en conséquence, elles oblitèrent
ce qui relève essentiellement du domaine public. À l'extrême,
toutes les passions individuelles, qui devraient être contenues
dans le privé, par la publicité ainsi obtenue, acquièrent une
légitimité qui les pervertit. Dès lors, la critique fondamentale que
Marcela lacub fait à l'égard de la législation actuelle est que le

droit s'est substitué à la morale, dont la fonction est d'édicter les
règles du comportement juste en relation avec des valeurs qui
relèvent de la vérité.

En effet, par ce glissement, le droit et ses représentants se
sont arrogés la possibilité d'énoncer ce qu'est la vérité de la

parenté par le contrôle de ce qu'est la maternité. En s'autorisant
à intervenir dans l'espace privé et intime du projet parental,
l'État a, à travers le droit, exprimé sa volonté de puissance sur
l'individu. Il serait tout à fait pensable d'envisager que ce qui
était assuré par l'institution du confessionnal, c'est-à-dire
l'intervention directe dans l'intimité de chacun par un représentant
ecclésiastique, ait été remplacé par l'oreille du juge qui, non pas
muni de la Bible, mais du Code civil, soit investi de la même
autorité et sanctionne des comportements qui ne relèvent que
du privé sans que ceux-ci mettent en danger l'ordre public dont
il a la charge. Ainsi il outrepasserait les limites de sa fonction
telle que l'auteure l'a définie.

1 Marcela lacub : L'empire du ventre. Pour une autre histoire de la

maternité., Paris, 2004.



oss.^r
Procréation médicalement
assistée: une banalité?
Henri Atlan, dans son ouvrage L'utérus artificiel1 déclare que l'insémination artificielle représente, avec la pilule,
le premier pas vers la «dénaturalisation» de la reproduction humaine. Ce processus devrait se poursuivre
et ainsi permettre, dans un peu plus qu'un demi-siècle, à l'utérus artificiel de voir le jour. Il est vrai que la PMA
(Procréation Médicalement Assistée) est un instrument permettant de devenir mère (et père) grâce aux exploits
de la recherche médicale. Cet acronyme recouvre l'ensemble des techniques visant à aider les couples stériles
à concevoir en dehors de l'union naturelle et à mener à terme une grossesse.

RdSSELA BOTTARI

Les couples qui ont recours à cette technologie ont en général

tenté, sans succès, d'avoir un enfant de façon naturelle.
Interviennent ensuite les examens médicaux, plus ou moins
nombreux selon les cas. Les couples qui font appel à la PMA
ont souvent un long et douloureux parcours derrière eux et...

pour certains, ce n'est pas la fin du calvaire. L'échec d'une PMA
est si difficile à concevoir, qu'il est courant de voir des couples
écumer différents centres spécialisés pour se soumettre encore
et encore à ce long processus.

Dans ce cas, pourquoi ne pas envisager une adoption? Le Dr.

Mario Biondo, du centre de PMA de la Clinique des Grangettes
à Genève, est d'avis qu'obtenir une grossesse pour une femme,
c'est naturel. Selon lui, il n'existe dès lors rien d'équivalent. La

psychologue Anne-Marie Zoutter, qui suit des couples dans le

cadre de traitements liés à la PMA confirme ces propos. Alors,
est-ce vraiment une étape vers la «dénaturalisation» de la

reproduction ou un coup de pouce à la nature? Tout dépend de
quel côté on se situe. Les motivations des couples sont
principalement le fait d'avoir un enfant par voie naturelle, d'une part,
et l'importance que revêt pour la femme le vécu de la grossesse,
et de l'accouchement, d'autre part. L'utérus artificiel semble
donc bien loin de ce désir et de ce projet d'enfant. Loin de ces
couples l'idée de ne pas s'encombrer d'une grossesse et des
aléas liés à celle-ci. Le projet des couples ayant recours à cette
technologie se cristallise autour d'un unique et seul but: avoir un
enfant pas la voie naturelle. Bref, avoir son enfant à soi.

La loi
En Suisse, la PMA est réglementée par la Loi sur la procréation

médicalement assistée (LPMA). Cette loi, entrée en vigueur
en 2001, dote la Suisse d'un système juridique assez restrictif
en regard d'autres pays européens. Elle interdit notamment: les
mères porteuses, le don d'embryons ou d'ovocytes, la détermination

du sexe, etc2 Les centres de procréation médicalement
assistée (unité d'un hôpital universitaire, d'un hôpital cantonal,
clinique ou cabinet privé) sont, en règle générale, affiliés à FIV-
NAT (groupe de travail de la Société suisse de Fertilité-Stérilité
et de Planning familial). La loi prescrit une information médicale
rigoureuse du couple (cause, méthodes, risques, etc.). Les
alternatives à la procréation assistée, comme l'adoption, doivent
leur être exposées. Détail non négligeable, les couples doivent
être mariés, ou jugés stables. Pour mémoire, en juin prochain,
nous serons appelé à voter sur la loi sur le partenariat. Cette loi

ne constitue pas une première étape vers la fondation d'une
famille puisque les couples homosexuels ne pourront ni adopter
ni recourir à la procréation médicalement assistée

Les techniques
La Fécondation In-Vitro (FIV), initialement conçue pour les

femmes dont les trompes étaient déficientes est rapidement
devenu le traitement de dernier recours pour de nombreuses

causes de stérilité (stérilité masculine, stérilité tubaire, stérilité
inexpliquée, etc). Cette méthode permet de réaliser la fécondation

à l'extérieur du corps humain en réunissant dans une
éprouvette les ovules de la femme et les spermatozoïdes de
l'homme. Les cellules fécondées qui en résultent (embryons)
sont ensuite replacées dans l'utérus de la femme. La durée du
traitement varie considérablement puisqu'elle dépend de beaucoup

de facteurs: une femme de moins de 30 ans aura, sur 4 à
5 cycles, 80% de chances de tomber enceinte. Ce taux de réussite

faiblit considérablement pour une femme de 40 ans: il n'est
plus que de 15 à 20% pour le même nombre de cycles.

Croissance du phénomène et situation
au niveau des assurances

Les enfants conçus hors du corps humain sont désormais un
million dans le monde. Ils seraient deux par jour à naître en
Suisse. Or, en Suisse, la FIV reste chère et non remboursée par
les assurances-maladie. Seule une partie du traitement est prise
en charge par l'assurance-maladie. L'assurance de base paie
l'insémination, mais le traitement par fécondation in vitro doit
être pris en charge par le couple. Il important de rappeler que
Louise Brown, le premier bébé-éprouvette, née en 1978, a

aujourd'hui 27 ans. Comme elle, nombre de bébés-éprouvette-
sont aujourd'hui adultes. On est donc bien loin du tollé soulevé

par la naissance de Louise Brown. La fécondation in vitro est
devenue une pratique courante. Mais pas suffisamment reconnue

en Suisse pour être prise en charge par les assureurs-maladie

contrairement à ce qui se passe en France, en Belgique ou
en Allemagne.

Sources:
CPMA de la Clinique Cecil, Lausanne, site: www.umr-cpma.ch
Centre PMA de la Clinique des Grangettes, Genève, site:
www.fecondation-in-vitro.ch
Dr. Mario Biondo, Centre PMA de la Clinique des Grangettes
Mme Anne-Marie Zoutter, psychologue, FSP, qui travaille pour
le Centre PMA de la Clinique des Grangettes et la maternité
de Genève.
Pour plus d'informations chiffrées voir les site www.sgrm.org

1 Editions du Seuil, 2005
2L'interdiction porte également: sur le développement de plus
de 3 embryons hors du corps de la femme, la cryconservation
des embryons au stade cellulaire, le diagnostic pré-implantatoire,
le développement d'embryons dans le but de recherche, la réalisation

d'embryons in vitro pour d'autres raisons que celle d'obtenir
une grossesse, les interventions altérant le patrimoine génétique
des gamètes ou des embryons, le clonage,
la création de chimères ou d'hybrides.

l'émilie juin-juillet 2005



dossi e
Que dit
le droit suisse...
Isabelle Monnin Vazquez est juriste au Service
pour la promotion de l'égalité (SPPE) du canton de Genève.

Propos recueilus par E.J-R.

L'émilie: L'établissement de la filiation est-elle la même

pour la mère et le père en droit suisse
Isabelle Monnin Vazquez: Non, pour la mère, la filiation

résulte de la naissance alors que pour le père, la filiation peut
être établie soit par le mariage avec la mère, soit par la
reconnaissance du père, soit par un jugement demandé, suivant les

cas, par la mère, le père ou l'enfant. Si la filiation avec la mère

repose sur un fait biologique, la filiation avec le père repose sur
un acte de la volonté: mariage, reconnaissance ou jugement.
Par exemple, il est très facile pour un homme de reconnaître un
enfant qui n'est pas le sien, pour autant bien sûr que la mère ou
un autre père potentiel ne conteste pas cette reconnaissance.
Par contre, le père biologique d'un enfant doit, pour pouvoir le

reconnaître, si la mère est mariée à un autre homme que lui,
attendre que le mari ait mené une action en désaveu de paternité.

Le mariage est donc pour les hommes le premier lien qui
institue la filiation.

L'émilie: La filiation par la naissance empêche de facto
la possibilité des mères porteuses

I.M.V.: Oui, bien sûr puisque du moment qu'une femme
accouche, elle est considérée comme la mère de l'enfant. Il n'y
a donc aucune possibilité de reconnaissance de l'enfant par une
autre femme que celle qui l'a mis au monde. De plus, la loi du
18 décembre 1998 interdit formellement le don d'ovules et
d'embryons ainsi que la maternité de substitution.

L'émilie: Peut-on obliger un homme à devenir père
I.M.V.: Oui selon l'article 261 du Code civil, la mère peut

intenter une action pour que la filiation soit constatée à l'égard
du père. Lorsque le défendeur, c'est-à-dire celui contre lequel
l'action en paternité est intentée, a cohabité avec la mère entre
le 300e et le 180e jour avant la naissance, sa paternité est présumée.

Il en va de même lorsque l'enfant a été conçu avant le 300e

ou après le 1 80e jour avant la naissance et que le défendeur a
cohabité avec la mère à l'époque de la conception. Si le défendeur

prouve que sa paternité est exclue ou moins vraisemblable
qu'un autre, cette présomption tombe (art. 262 du Code civil).

L'émilie: En matière d'adoption que ce passe-t-il?
I.M.V.: Seuls les couples mariés depuis plus de cinq ans ou

dont les membres sont âgés de plus de 35 ans, peuvent adopter

conjointement, les concubins, par exemple, n'y ont pas droit.
Cependant, une personne non mariée peut adopter seule à la

condition d'avoir plus de 35 ans. L'adoption se fait lorsque les

parents adoptifs ont fourni une année de soins et d'éducation à

l'enfant et si l'établissement d'un lien de filiation définitif laisse
présumer le bien de l'enfant et aucun préjudice pour les autres
enfants des parents adoptifs.

L'émilie: Et en matière de procréation médicalement assistée
I.M.V.: Elle est soumise au même droit que la «parenté

normale», c'est-à-dire les articles 252 à 263 du code civil qui
établissent la filiation pour la mère et pour le père. Mais en plus, la

procréation médicalement assistée est soumise à la condition
du bien de l'enfant, les parents doivent pouvoir justifier d'un âge
et d'une situation personnelle qui leur permettent de mener à

bien l'éducation de l'enfant jusqu'à sa majorité. Plus restrictif
encore, le don de sperme n'est autorisé que si le couple est
marié.

L'émilie: Que ce passerait-il si demain les femmes pouvaient
recourir à un utérus artificiel, devraient-elles adopter leurs
enfants

I.M.V.: Non, je pense plutôt qu'à l'instar des hommes aujourd'hui,

elles devraient le reconnaître. Ce qui est un acte volontaire,

mais beaucoup moins lourd qu'une adoption.

IVERSITE DE GENEVE

Les FACULTES DES LETTRES ET DES SCIENCES
ouvrent une inscription conjointe pour un poste de

PROFESSEUR-E ORDINAIRE ou
PROFESSEUR-E ADJOINT-E
en Histoire et Philosophie des sciences

CHARGE : il s'agit d'un poste à charge complète de
l'Histoire et Philosophie des sciences, de préférence de
l'époque contemporaine.
Le-la candidat-e retenu-e participera aux tâches de
gestion et d'organisation qui sont liées au domaine
spécifique qui lui sera confié et sera appelé-e à
poursuivre des recherches et à diriger des thèses.

TITRE EXIGE
équivalent.

doctorat ès sciences ou titre jugé

ENTREE EN FONCTION
convenir.

1°r octobre 2006 ou date à

Les dossiers de candidature doivent être adressés avant
le 22 juillet 2005 à l'administrateur de la Faculté des
sciences, Quai Ernest Ansermet 30, CH-1211 Genève 4,
auprès duquel des renseignements complémentaires
peuvent être obtenus sur le cahier des charges et les
conditions.

Dans une perspective de panté, l'Université encourage
les candidatures féminines.


	Dossier
	La maternité : entre abus de pouvoir et techno-science
	L'histoire de la filiation selon Marcela Iacub : mariage public contre accouchement privé
	Procréation médicalement assistée : une banalité ?
	Que dit le droit suisse...


