Zeitschrift: L'Emilie : magazine socio-culturelles
Herausgeber: Association Femmes en Suisse et le Mouvement féministe

Band: [92] (2004)
Heft: 1489
Rubrik: Dossier
Autor: [s.n]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

A ;
‘ i o
Tk LN
§ o
e 7,
» |
o T

r

& Familles d’ici, familles d’ailleurs:

les creches, lieux privilégiés

d’intégration

Les structures d’accueil pour la petite enfance ne sont pas suffisantes, en Suisse comme dans une grande partie
de I'Europe, pour répondre aux besoins des familles. Forte de ce constat, la Ville de Geneve, a I'instigation du

- Conseiller administratif Manuel Tornare, a décidé de faire de la prise en charge des enfants en age préscolaire

une priorité. Le but de cette politique municipale étant qu’a I’horizon 2010 chaque contribuable de la Ville ait droit
a une place en créche pour son enfant. Mais une telle politique nécessite, outre des moyens financiers, une
o réflexion constante sur la fagon d’accueillir les milliers d’enfants qui se présentent chaque jour dans les institu-

i tions de la petite enfance. C’est pourquoi, la Délégation a la petite enfance de la Ville de Genéve a organisé, les 26

services publics et associations actives sur le terrain.

{ EJ-R.

A Genéve ce sont plus de 6000 enfants, représentant 109

. nationalités, qui sont accueillis dans les institutions de la petite

enfance. Il s'agit donc d’agir sur tous les fronts : augmenter

' encore le nombre de place dans les creches pour permettre a

chaque famille d'intégrer son enfant au réseau social et de
mieux concilier vie familiale et professionnelle ; continuer I'effort
en vue de valoriser les métiers de la petite enfance, parents
pauvres des métiers de I'éducation ; penser le meilleur accueil
possible des jeunes enfants et de leurs familles dans un
contexte profondément multiculturel.

Ces trois objectifs revétent tous une importance consideé-
rable puisque, selon une étude du Service de la recherche en
éducation, il manquerait 1150 places de creche en ville de
Geneve (et la situation n'est pas plus reluisante, loin s’en faut
dans les autres cantons helvétiques). Et chacun-e sait que ce
sont les femmes qui sont les premieres a faire les frais de cette

&4 carence en matiére de garde. Les meres, d’abord, qui se retrou-
' vent le plus souvent seules a assumer la double culpabilité

d’étre de «mauvaises professionnelles» doublées de «mau-
vaises meres». Les professionnelles ensuite qui, de la sans-
papier a I'éducatrice diplomée en passant par les mamans de
jour qualifiées, se voient refuser les salaires et les protections

1 sociales justes au regard de leur indispensable travail. Il était

donc temps de commencer a mettre de l'ordre dans les
méandres injustes du monde de la petite enfance et ne plus

[LLUSTRATIONS : JOELLE FLUMET

of, PRy TRy .*j"‘“w\ & § pomom a7
oy h ‘:A( B @t/ \ A3 VAR €3 ) 'a' rj” W. S
fg ;‘;_,\ \e"# '» 2 \ " 3 :i g ";_ N

. et 27 novembre dernier, un colloque dont le théme était: Familles d’ici, familles d’ailleurs, avec I'aide de nombreux

considérer, comme le dénonce une responsable de créche, que
«étre éducatrice de la petite enfance n’'est pas un vrai metier
pour les femmes puisque de toute fagon elles ont ¢a dans le
sang». Municipaliser les créches et faire de la garde des petits
un droit est donc une réponse possible au désordre qui réegne
sous nos latitudes confédérales.

Quantité et qualité

Mais comme I'affrme Marie-Frangoise de Tassigny,
Déléguée a la petite enfance de la Ville de Geneéve, «I'élargisse-
ment de I'offre doit aussi coincider avec un projet pédagogique
fort. Un colloque sur la petite enfance est donc une occasion,
qui se veut désormais annuelle, de réfléchir sur les principaux
problémes rencontrés par la profession. Et c’est aussi un
moment indispensable pour démontrer et reconnaitre I'engage-
ment quotidien des professionnel-le-s dans leur métier».

Le projet pédagogique principal des institutions de la petite
enfance est d’abord I'intégration de tous les enfants et de leurs
familles. Ce truisme n'a pourtant rien d’'évident lorsque jours
apres jours, les éducatrices sont confrontées aux modes de vie
et de culture divers et variées des familles avec lesquelles elles
travaillent. Comment des lors accueillir les enfants et leurs
familles dans leur singularité et dans le respect pour que tous
puissent trouver une place dans notre sociéte.

- T



dossi r

C’était tout I'enjeu du colloque orienté autour de trois
aspects distincts : le maternage, le dialogue et la culture. En
effet, les pratiques de maternage ne sont pas universelles, mais
présentent beaucoup de différences lorsque I'on passe d’une
culture a I'autre. Des malentendus peuvent donc naitre de la dif-
férence : entre une toilette légere afin de préserver la peau du
bébé et I'accusation d’'un manque d’hygiéene, la ligne est vite
franchie. Le dialogue est alors indispensable et doit suivre un
vrai travail d’écoute : ne pas imposer ses fagons de faire et ne
pas oublier que les personnes qui connaissent le mieux les
enfants sont encore leurs parents. Quant a la diversité culturelle,
elle n’est pas uniqguement une source de probléemes mais égale-
ment de richesse et I'occasion de rencontres fructueuses.
Surtout qu’en matiére d’éducation et de maternage, il n’y a pas
de recette miracle, et que bien des pratiques et des croyances
peuvent mener a de bons résultats. Si I'on en croit le Dr
Neuburger, psychiatre, toutes les familles du monde se
construisent autour de quelques invariants comme la transmis-
sion, de la vie bien évidemment, mais également du langage et
du sentiment d’existence grace aux liens tissés entre les diffé-
rents membres de la famille. Mais en dehors de ces quelques
invariants, I'organisation des familles, les réles assumés par ses
membres peuvent varier a I'infini tout en permettant le bon
développement des enfants. Cependant, s'il est relativement
facile de dépasser la manifestation d’une différence culturelle
anecdotique, a I'exemple de ce que rapporte une éducatrice :
«nNous ne comprenions pas pourquoi un enfant venait systéma-
tiguement avec des collants mis a I’envers jusqu’au jour ou, ren-
seignements pris auprés de la meére, nous avons compris
qu’ainsi I'enfant était protégé des mauvais esprits», il n’est pas
simple de se confronter a des valeurs tres différentes -et ceci
tant pour les professionnel-le-s que pour les parents.

«L’enjeu est 'intégration de ces familles
et de leurs enfants, dont il est a espérer
qu’un certain nombre deviendront
citoyen-ne-s»

Les parents sont souvent déroutés par les us et coutumes de
la société genevoise et de ses institutions. En effet, certaines
familles sont traumatisées par leur expérience de I'exil et de
tous les déchirements qui I'accompagnent. Les créches sont
alors le premier lieu vers lequel elles se tournent pour confier
leurs problemes et leur désarroi. Un rapport de confiance avec

Iinstitution se crée plus facilement autour de I'enfant. Les acti-
vités trés concretes proposées par les créches, chant, cuisine,
danse, peinture etc. permettent alors a chacun-e de se confron-
ter en douceur a I'autre et en méme temps de voir sa culture
valorisée. Ainsi, gens d’ici et d’ailleurs peuvent reprendre
confiance en leur identité et en celle de I'autre afin de dévelop-
per des références suffisantes a la création d’'un monde com-
mun. Car, a long terme, I'enjeu est 'intégration de ces familles et
de leurs enfants, dont il est a espérer qu'un certain nombre
deviendront citoyen-ne-s.

Et si I'on en croit le film que Carole Roussopoulos a réalisé a
I'occasion de ce colloque, le travail accompli au sein des
créches semblent contenter et épanouir tant les enfants, les
parents que les éducatrices. Une volonté politique large reste
cependant encore a accomplir a tous les niveaux. Au niveau
municipal d’abord, pour que perdure et se développe a Geneve
et dans le reste de la Suisse, 'accueil de la petite enfance. Au
niveau cantonal et fédéral ensuite, car, ne nous y trompons pas,
les signaux positifs adressés aux familles d'ici et d’ailleurs au
sein des creches ne sont pas grand chose si I'accueil réservé
par le reste de la société ne suit pas. ©



r

i cinéaste...

PROPOS RECUEILLIS PAR CHRISTIAN SCHIESS

Vendredi 26 septembre 2004, le colloque «Familles d’ici,
familles d’ailleurs » s’est ouvert avec la projection d’un
film du méme nom, réalisé par la cinéaste valaisanne
Carole Roussopoulos et commandé pour I’'occasion

par la Délégation a la petite enfance de la Ville de
Geneve. Le film présente trois expériences d’intégration
multiculturelle menées dans deux jardins d’enfants,

Le Mille-Pattes, Asters-X et la Créche du Lac.

Des familles d’ici et d’ailleurs s’y cotoient dans

un esprit d’échange et d’ouverture a I'autre.

«C’est vrai que plusieurs méres
vivent dans des situations parfois
tres difficiles. Elles ont di quitter
leur pays, ont perdu leurs repéres,
vivent en Suisse dans une totale
solitude et se retrouvent seules
confrontées a I’éducation de leurs
enfants »

L'émilie : Quels sentiments vous a inspiré le fait
de vous plonger dans cet environnement multiculturel ?

C.R. La Ville de Genéve est confrontée a la multiplicité des
cultures de ses habitants et j'ai eu la chance, pour ce tournage,
de rencontrer des éducatrices qui savent accueillir les enfants
de migrants, de «sans-papiers» ou d'étrangers dans leur singu-
larité et respecter la différence de leurs parents. Et ce n’est pas
toujours facile car souvent nous avons du mal a inscrire la diffé-
rence dans notre vie quotidienne, comme en milieu éducatif ou
dans nos systemes de soin. Et pourtant I'enjeu est de taille, car
au ceeur de la construction identitaire de ces trés jeunes enfants
se trouve la question de la différence. Souvent, nous ne don-
nons pas toutes leurs chances a des enfants qui sont vulné-
rables et qui cumulent des obstacles, en particulier sociaux et
culturels. Une mere péruvienne rend ainsi hommage au person-
nel de ces lieux : «Ici a Geneve, je trouve magnifique qu’'on
puisse avoir ce mélange de culture et bien vivre avec ga. Parce
qu’'étre intégré-e, ce n'est pas facile et quand on est intégré-e,
¢a veut dire qu'on peut continuer notre vie sans avoir peur de
rien I»

AT R W LR Yl S W I B ek -V oM

De I'avis de Carole Roussopoulos,

L'émilie : Justement, le film reste assez discret sur I'intégration
de ces familles en dehors de ces structures d’accueil. On voit
pourtant poindre dans des témoignages de mamans les signes
d’un certain désespoir. Qu’avez-vous appris de leurs situations ?

C.R. C’est vrai que plusieurs méres vivent dans des situa-
tions parfois trés difficiles. Elles ont da quitter leur pays, ont
perdu leurs repéres, vivent en Suisse dans une totale solitude et
se retrouvent seules confrontées a I'éducation de leurs enfants.
Que doit apprendre un enfant en Suisse et comment doit-il le
faire ? C’est notre monde occidental qui détermine ici les
méthodes pédagogiques. Les parents migrants, respectueux
du savoir transmis par nos structures, le plus souvent ne le
connaissent pas, parfois ne les partagent pas et se tiennent
donc a distance. Les éducatrices des lieux filmés ont appris a
reconnaitre le désarroi et le doute de ces parents et, surtout,
elles leur ont permis de les exprimer en créant pour eux diffé-
rentes occasions de rencontre.

L'émilie :On voit au travers de différents exemples que ce sont
les enfants qui permettent a leurs parents de mieux s'intégrer...

C.R. Oui. Les éducatrices du jardin d’enfants Le Mille-Pattes
ont, entre autres, mis sur pied les ateliers du mercredi pour per-
mettre aux parents des enfants accueillis mais aussi aux familles
du quartier de communiquer et de mieux se connaitre. Une édu-
catrice s'enthousiasme d'ailleurs a ce sujet : «on a essayé de
créer un espace ou il est possible d’amener sa culture sans
qu’elle soit jugée. On accueille ces familles dans leur différence,
dans leur similitude aussi parce qu'on est tous des étres
humains, on n'a pas que des différences». C'est dans cette
méme approche du respect de I'autre que le jardin d'enfants
Asters-X, avec l'aide des parents, a rassemblé plus de 600
albums sur des cultures et des pays différents que les enfants
peuvent emprunter, regarder ou lire avec leurs parents.
Parallélement les enfants vont régulierement a la bibliotheque
de leur quartier et, petit a petit, ils y amenent leurs parents. Et ce
ne sont que deux exemples parmi toutes les activités mises
place, qui sont des moteurs d'intégration.

W—_— — % 0 > TV
Nl AN S AR
4 fF ta Al o » 'M\ a a ol



dossi r

KRS
09095

L'émilie :Le film met souvent en avant les différences culturelles
entre ces familles. Mais qu’elles soient d’ici ou d’ailleurs, il y a
pourtant un point qui les fait se ressembler : la famille et les
enfants semblent étre avant tout une question de femmes ?

C.R. Je ne suis pas restée suffisamment dans ces lieux pour
savoir si les péres y sont aussi présents que les méres. Mais ¢ca
m’étonnerait. Par contre, il est clair que ce sont en trés grande
majorité des femmes qui animent ces structures et on peut le
regretter ...

L'émilie :Quel message aimeriez-vous faire
passer avec ce film ?

C.R. lIn'y a pas une seule maniére d’élever les enfants et il y
a tout a gagner a découvrir et partager d’autres pratiques cultu-
relles dans ce domaine. J’ai vraiment été enthousiaste de ren-
contrer des professionnelles qui, avec modestie, se remettent
en question et s’abstiennent de tout jugement sur la meilleure
fagon d’étre pére ou mere et qui considérent que ces manieres
de faire et de penser sont utiles pour établir une alliance, com-
prendre, éduquer, prévenir ...

L'émilie :Quel est votre prochain projet de film ?

C.R. J’ai plusieurs projets, mais j'aimerais arriver a mieux
comprendre les mécanismes de violence des hommes.
Comment arréter cette chaine infernale des victimes ? Y a-t-il
des pistes auxquelles nous devrions réfléchir aujourd’hui ? Je
vais suivre pendant deux ans des jeunes délinquants, dans un
nouveau centre, a coté de Sion et je compte utiliser ma caméra
pour tenter de comprendre les raisons de leurs actes. o

&
@ ~

&,

&




La condition des femmes
et des enfants: limite majeure
au relativisme culturel.

: Intervenante lors du colloque «Familles d’ici, familles d’ailleurs, Yolande Govindama est ethno-psychologue, spé-
’ s}-‘: ~ cialiste des différents rituels de maternage. Elle a réfléchi sur les problémes que peuvent poser les différences
Tt

culturelles, et la tentation du relativisme culturel, en matiere d’intégration mais également en matiére de rapports

g e
oo ‘),‘_\ entre les sexes
BT
& "o ~» CoORNNE TADDEO
R e
¢ & A Yolande Govindama aborde la question des différents rituels
w;( & (tel, par exemple dans notre culture, le baptéme) qui constituent
o 'sy‘ la base de la construction de I'étre humain et du lien social en
.S .. mettant I'accent sur les gestes parentaux qui accompagnent les

enfants. Reprenant en partie les conclusions de son ouvrage Le
W corps dans le rituel, ethnopsychanalyse du monde hindou
\ réunionnais, elle établit, parmi les rituels et les gestes, une sépa-
| ration entre ceux qui appartiennent au domaine fonctionnel et
A8, ceux qui appartiennent au domaine symbolique.

& Les gestes fonctionnels, souvent liés a la survie physique de
I'enfant, sont plutét associés a la mere alors que les gestes
symboliques, liés plus directement aux rituels, sont générale-
' ment pratiqués par le pére. Ces champs respectifs et genrés
doivent permettre a I'enfant de se construire a la fois sur le plan
physique et psychologique. La construction sociale du sujet
humain se fait a la fois par la mere et le pére, de fagon complé-
mentaire et spécifique. Si I'aspect biologique n’est pas négli-
geable, I'aspect symbolique, en plus de son réle d'intégration
de I'enfant au groupe, permet au pére de s'introduire dans la
relation mére/enfant qui, sinon, demeurerait fusionnelle.

La plupart de ces rituels, souvent décrits comme des rituels
de passage, interviennent sur le corps, plagant ce dernier au
centre de la transmission intergénérationnelle et de I'intégration
dans le groupe social. Il est, des lors, évident que la représenta-
" tion qu'a une société du corps modeéle a la fois la transmission
et ce qui est transmis. A titre d’exemple, le fait que dans notre

3 "'s!“‘ culture occidentale le corps physique, imprégné de christia-
b -:""." \"" nisme, soit chargé négativement, rend le rapport de transmis-

e S sion plutét distant, celui-ci passant plutét par la voix et le regard.
: . Dans d’autres cultures, ou la corporalité n'est pas considérée
comme un tabou, un rapport plus proche de transmission peut
¢ s'établir ot le toucher tiendra une place importante. Ce rapport
a pour conséquence, anecdotique, que les enfants qui appar-
tiennent a ces cultures développent une plus grande tonicite
physique. De plus, I'intégration du sujet au groupe, prenant ainsi

o . 23

s 2 - % F
o~ 4 L 4

_ kﬁ\. @/ 2 a2 4 ‘\
% 9 y v r . -4 n

—
R
* -

A ‘-‘4
N AT S rare?

une dimension réellement incarnée, le fige, véritablement, dans
ledit groupe social.

Il s’agit d’'une conception unitaire, ou somato-psychique, de
I’étre humain associant le corps et I'esprit. Elle permet de
dépasser, grace a I'apport du savoir anthropologique, une limite
de la psychanalyse freudienne.

«Une des difficultés du relativisme cultu-
rel est de concilier le respect de la culture
accueillie et le maintien de la culture d’ac-
cueil»

Cette limite de la psychanalyse est apparue évidente a Mme
Govindama lorsqu’elle a été directement confrontée, dans le
cadre de son travail au Service de la Protection de I'Enfant a
Paris, au probléme de la prise en charge psychologique des
membres des familles migrantes. L'approche, mélant anthropo-
logie et psychanalyse, permet d’'associer des disciplines qui,
bien que différentes, sont complémentaires pour la résolution
de difficultés d'ordre relationnel et psychologique pour ces
familles d'ailleurs. En effet, les prémisses sur lesquelles repose
la psychanalyse, fondamentalement occidentale, ne sont pas
forcément en adéquation avec celles qui constituent I'identité
culturelle des migrants.

De méme, elle s’est également intéressée a I'anthropologie
juridique afin que nos systemes de droit permettent au mieux de
résoudre les conflits interculturels. En effet, une des difficultes
du relativisme culturel est de concilier le respect de la culture
accueillie et le maintien de la culture d’accueil. Les personnes
migrantes devraient pouvoir conserver le lien avec leur culture
d’origine tout en ayant assimilé les principes qui leur permettent
de s'intégrer dans la culture du pays qui les accueille. Les
moyens d'atteindre cet «entre-deux culturel » peuvent prendre




dossi r

plusieurs aspects. Il s’agit d’abord de considérer les motifs de
I’émigration. L'écoute et la compréhension du rapport entre I'im-
migrant-e et sa culture d’origine permettent de mieux saisir ses
possibilités d’intégration. Ensuite, en présentant et expliquant
de quoi est constituée la culture d’accueil, le/la migrant-e est
plus a méme de faire des choix entre ce qu’il/elle désire a la fois
conserver de sa culture d’origine et prendre de la culture qui
I'accueille. De cette maniere, il/elle parviendrait a un «entre-
deux culturel» équilibré.

Il est clair qu’un des risques de cette approche du relativisme
culturel, mettant sur le méme plan la culture d’origine et celle
d’accueil, est que cette derniére s’étiole au point de perdre sa
capacité de cohésion sociale. C'est dans cette perspective
qu’intervient le droit, essentiellement civil et familial, comme
garant du maintien de la culture d’accueil.

Dans ce cadre, la question des relations maritales et fami-
liales et les conflits qui en résultent peuvent étre abordés sous
deux angles. D’abord, celui des enfants qui incarnent un enjeu
crucial dans les déchirements culturels familiaux. Bien souvent,
ils se retrouvent au centre de rapports de force qui les détrui-
sent. Des lors, la protection de I'enfant que le droit issu de la cul-
ture d’accueil peut proposer est essentielle et doit précéder les
pratiques des cultures d’origine. Ensuite, celui des femmes pour
lesquelles la protection Iégale est tout aussi importante.

«Le droit, tel qu’il existe dans nos demo-
craties, offre des possibilités d’intégration
et, bien évidemment, d’émancipation aux
femmes d’ailleurs »

Trés prudente sur la question du féminisme, Yolande
Govindama reconnait cette limite au relativisme culturel. Cette
limite, qui dans une certaine mesure appartient aussi a la pers-
pective somato-psychique, est posée, principalement, par le
corps et le traitement qu’il subit. La violence faite aux femmes,
la maltraitance dont elles sont I'objet, constituent, pour elle, les
limites de la tolérance face a la diversité des cultures. Si cer-
taines cultures sont discriminatoires, que les représentations
culturelles des femmes permettent le passage a I'acte de ce
qu’elle appelle la pulsion de mort (meurtre et inceste), le droit
doit représenter, a ses yeux, la garantie de I'intégrité corporelle
et psychologique des sujets - enfants et femmes.

Bien que la violence a I'encontre des femmes et des enfants
puisse, malheureusement, étre considérée comme universelle,
le droit permet, en légiférant sur cette violence, de la rendre
visible et, peut-étre a terme, a I'éliminer. Dans les cas de mal-
traitance dans les familles immigrées, le silence domine et la
honte que les femmes ressentent les empéche de se protéger
de la violence, alors que la loi leur en donne la possibilité. Ce
balancement entre visibilité, la loi, et invisibilité, le silence, a
beaucoup a voir avec cet «entre-deux culturel». Malgré les
«hypocrisies |égislatives», le non-respect dans les faits - salaire,
parité - de I'égalité entre femmes et hommes, le droit, tel qu'’il
existe dans nos démocraties, offre des possibilités d’intégration
et, bien évidemment, d’émancipation aux femmes d’ailleurs.

Néanmoins, une question demeure qui est celle de I'accultu-
ration que I'intégration et I'’émancipation peuvent induire. Si
I'acculturation représente, parfois, I'émancipation pour une
femme quittant son groupe social d’origine pour des motifs cul-
turels, l'inverse est aussi possible, les femmes se retrouvent
alors exclues de leur propre culture sans alternative réel d’inté-
gration.

La question de la capacité de tolérance de la culture d’ac-
cueil a I'expression de la culture d’origine des immigrant-e-s est
donc centrale et sa cristallisation sur les femmes et les enfants
est illustrative des enjeux constitutifs de chacune. La famille et
la répartition du pouvoir entre ses membres, demeure un élé-
ment essentiel dans la construction identitaire.

Dans cette perspective, la question de I'émancipation des
femmes incarne un des enjeux majeurs de la représentation que
a la société d’elle-méme. o

Pour aller plus loin :

GOVINDAMA, Yolande : Le corps dans le rituel, ethnopsychanalyse du monde
hindou réunionnais, Paris, 2000

ROHEIM, Géza (principaux ouvrages) :Psychanalyse et anthropologie, Paris,
1978

Magie et schizophrénie, Paris, 1969

L'énigme du Sphinx, Paris, 1976

DEVEREUX, Georges, Essais d'ethnopsychiatrie générale, Paris, 1977
Ethnopsychanalyse complémentariste, Paris, 1972

NATHAN, Tobie, Figures culturelles de la guerre des sexes. Conflits de per-
sonnes, conflits de famille, conflits de cultures, in Informations sociales, no 3,
1993




	Dossier
	Familles d'ici, familles d'ailleurs : les crèches, lieux privilégiés d'intégration
	De l'avis de Carole Roussopoulos, cinéaste...
	La condition des femmes et des enfants : limite majeure au relativisme culturel


