
Zeitschrift: L'Émilie : magazine socio-culturelles

Herausgeber: Association Femmes en Suisse et le Mouvement féministe

Band: [92] (2004)

Heft: 1489

Rubrik: Dossier

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


3*> dossi e

Familles d'ici, familles d'ailleurs:
les crèches, lieux privilégiés
d'intégration
Les structures d'accueil pour la petite enfance ne sont pas suffisantes, en Suisse comme dans une grande partie
de l'Europe, pour répondre aux besoins des familles. Forte de ce constat, la Ville de Genève, à l'instigation du
Conseiller administratif Manuel Tornare, a décidé de faire de la prise en charge des enfants en âge préscolaire
une priorité. Le but de cette politique municipale étant qu'à l'horizon 2010 chaque contribuable de la Ville ait droit
à une place en crèche pour son enfant. Mais une telle politique nécessite, outre des moyens financiers, une
réflexion constante sur la façon d'accueillir les milliers d'enfants qui se présentent chaque jour dans les institutions

de la petite enfance. C'est pourquoi, la Délégation à la petite enfance de la Ville de Genève a organisé, les 26
et 27 novembre dernier, un colloque dont le thème était: Familles d'ici, familles d'ailleurs, avec l'aide de nombreux
services publics et associations actives sur le terrain.

E.J-R.

A Genève ce sont plus de 6000 enfants, représentant 109
nationalités, qui sont accueillis dans les institutions de la petite
enfance. Il s'agit donc d'agir sur tous les fronts : augmenter
encore le nombre de place dans les crèches pour permettre à

chaque famille d'intégrer son enfant au réseau social et de
mieux concilier vie familiale et professionnelle ; continuer l'effort
en vue de valoriser les métiers de la petite enfance, parents
pauvres des métiers de l'éducation ; penser le meilleur accueil
possible des jeunes enfants et de leurs familles dans un
contexte profondément multiculturel.

Ces trois objectifs revêtent tous une importance considérable

puisque, selon une étude du Service de la recherche en
éducation, il manquerait 1150 places de crèche en ville de
Genève (et la situation n'est pas plus reluisante, loin s'en faut
dans les autres cantons helvétiques). Et chacun-e sait que ce
sont les femmes qui sont les premières à faire les frais de cette
carence en matière de garde. Les mères, d'abord, qui se retrouvent

le plus souvent seules à assumer la double culpabilité
d'être de «mauvaises professionnelles» doublées de «mauvaises

mères». Les professionnelles ensuite qui, de la sans-
papier à l'éducatrice diplômée en passant par les mamans de
jour qualifiées, se voient refuser les salaires et les protections
sociales justes au regard de leur indispensable travail. Il était
donc temps de commencer à mettre de l'ordre dans les
méandres injustes du monde de la petite enfance et ne plus

considérer, comme le dénonce une responsable de crèche, que
«être éducatrice de la petite enfance n'est pas un vrai métier

pour les femmes puisque de toute façon elles ont ça dans le

sang». Municipaliser les crèches et faire de la garde des petits
un droit est donc une réponse possible au désordre qui règne
sous nos latitudes confédérales.

Quantité et qualité
Mais comme l'affirme Marie-Françoise de Tassigny,

Déléguée à la petite enfance de la Ville de Genève, «l'élargissement

de l'offre doit aussi coïncider avec un projet pédagogique
fort. Un colloque sur la petite enfance est donc une occasion,
qui se veut désormais annuelle, de réfléchir sur les principaux
problèmes rencontrés par la profession. Et c'est aussi un
moment indispensable pour démontrer et reconnaître l'engagement

quotidien des professionnel-le-s dans leur métier».
Le projet pédagogique principal des institutions de la petite

enfance est d'abord l'intégration de tous les enfants et de leurs
familles. Ce truisme n'a pourtant rien d'évident lorsque jours
après jours, les éducatrices sont confrontées aux modes de vie
et de culture divers et variées des familles avec lesquelles elles
travaillent. Comment dès lors accueillir les enfants et leurs
familles dans leur singularité et dans le respect pour que tous
puissent trouver une place dans notre société.

Illustrations: Joëlle Flumet

.a



C'était tout l'enjeu du colloque orienté autour de trois
aspects distincts : le maternage, le dialogue et la culture. En

effet, les pratiques de maternage ne sont pas universelles, mais

présentent beaucoup de différences lorsque l'on passe d'une
culture à l'autre. Des malentendus peuvent donc naître de la
différence : entre une toilette légère afin de préserver la peau du
bébé et l'accusation d'un manque d'hygiène, la ligne est vite
franchie. Le dialogue est alors indispensable et doit suivre un
vrai travail d'écoute : ne pas imposer ses façons de faire et ne

pas oublier que les personnes qui connaissent le mieux les
enfants sont encore leurs parents. Quant à la diversité culturelle,
elle n'est pas uniquement une source de problèmes mais également

de richesse et l'occasion de rencontres fructueuses.
Surtout qu'en matière d'éducation et de maternage, il n'y a pas
de recette miracle, et que bien des pratiques et des croyances
peuvent mener à de bons résultats. Si l'on en croit le Dr

Neuburger, psychiatre, toutes les familles du monde se
construisent autour de quelques invariants comme la transmission,

de la vie bien évidemment, mais également du langage et
du sentiment d'existence grâce aux liens tissés entre les différents

membres de la famille. Mais en dehors de ces quelques
invariants, l'organisation des familles, les rôles assumés par ses
membres peuvent varier à l'infini tout en permettant le bon
développement des enfants. Cependant, s'il est relativement
facile de dépasser la manifestation d'une différence culturelle
anecdotique, à l'exemple de ce que rapporte une éducatrice :

«nous ne comprenions pas pourquoi un enfant venait
systématiquement avec des collants mis à l'envers jusqu'au jour où,
renseignements pris auprès de la mère, nous avons compris
qu'ainsi l'enfant était protégé des mauvais esprits», il n'est pas
simple de se confronter à des valeurs très différentes -et ceci
tant pour les professionnel-le-s que pour les parents.

«L'enjeu est l'intégration de ces familles
et de leurs enfants, dont il est à espérer
qu'un certain nombre deviendront
citoyen-ne-s»

Les parents sont souvent déroutés par les us et coutumes de
la société genevoise et de ses institutions. En effet, certaines
familles sont traumatisées par leur expérience de l'exil et de
tous les déchirements qui l'accompagnent. Les crèches sont
alors le premier lieu vers lequel elles se tournent pour confier
leurs problèmes et leur désarroi. Un rapport de confiance avec

l'institution se crée plus facilement autour de l'enfant. Les
activités très concrètes proposées par les crèches, chant, cuisine,
danse, peinture etc. permettent alors à chacun-e de se confronter

en douceur à l'autre et en même temps de voir sa culture
valorisée. Ainsi, gens d'ici et d'ailleurs peuvent reprendre
confiance en leur identité et en celle de l'autre afin de développer

des références suffisantes à la création d'un monde commun.

Car, à long terme, l'enjeu est l'intégration de ces familles et
de leurs enfants, dont il est à espérer qu'un certain nombre
deviendront citoyen-ne-s.

Et si l'on en croit le film que Carole Roussopoulos a réalisé à

l'occasion de ce colloque, le travail accompli au sein des
crèches semblent contenter et épanouir tant les enfants, les

parents que les éducatrices. Une volonté politique large reste
cependant encore à accomplir à tous les niveaux. Au niveau
municipal d'abord, pour que perdure et se développe à Genève
et dans le reste de la Suisse, l'accueil de la petite enfance. Au
niveau cantonal et fédéral ensuite, car, ne nous y trompons pas,
les signaux positifs adressés aux familles d'ici et d'ailleurs au
sein des crèches ne sont pas grand chose si l'accueil réservé

par le reste de la société ne suit pas. »

mi lie I décembre-janvier 2004



OSSI e

De l'avis de Carole Roussopoulos,
cinéaste...
Propos recueillis par Christian Schiess

Vendredi 26 septembre 2004, le colloque «Familles d'ici,
familles d'ailleurs» s'est ouvert avec la projection d'un
film du même nom, réalisé par la cinéaste valaisanne
Carole Roussopoulos et commandé pour l'occasion
par la Délégation à la petite enfance de la Ville de
Genève. Le film présente trois expériences d'intégration
multiculturelle menées dans deux jardins d'enfants,
Le Mille-Pattes, Asters-X et la Crèche du Lac.
Des familles d'ici et d'ailleurs s'y côtoient dans
un esprit d'échange et d'ouverture à l'autre.

«C'est vrai que plusieurs mères
vivent dans des situations parfois
très difficiles. Elles ont dû quitter
leur pays, ont perdu leurs repères,
vivent en Suisse dans une totale
solitude et se retrouvent seules
confrontées à l'éducation de leurs
enfants»

L'émilie : Quels sentiments vous a inspiré le fait
de vous plonger dans cet environnement multiculturel

CR. La Ville de Genève est confrontée à la multiplicité des
cultures de ses habitants et j'ai eu la chance, pour ce tournage,
de rencontrer des éducatrices qui savent accueillir les enfants
de migrants, de «sans-papiers» ou d'étrangers dans leur singularité

et respecter la différence de leurs parents. Et ce n'est pas
toujours facile car souvent nous avons du mal à inscrire la

différence dans notre vie quotidienne, comme en milieu éducatif ou
dans nos systèmes de soin. Et pourtant l'enjeu est de taille, car
au cœur de la construction identitaire de ces très jeunes enfants
se trouve la question de la différence. Souvent, nous ne
donnons pas toutes leurs chances à des enfants qui sont vulnérables

et qui cumulent des obstacles, en particulier sociaux et
culturels. Une mère péruvienne rend ainsi hommage au personnel

de ces lieux : «Ici à Genève, je trouve magnifique qu'on
puisse avoir ce mélange de culture et bien vivre avec ça. Parce
qu'être intégré-e, ce n'est pas facile et quand on est intégré-e,
ça veut dire qu'on peut continuer notre vie sans avoir peur de
rien »

L'émilie : Justement, le film reste assez discret sur l'intégration
de ces familles en dehors de ces structures d'accueil. On voit
pourtant poindre dans des témoignages de mamans les signes
d'un certain désespoir. Qu'avez-vous appris de leurs situations

CR. C'est vrai que plusieurs mères vivent dans des situations

parfois très difficiles. Elles ont dû quitter leur pays, ont
perdu leurs repères, vivent en Suisse dans une totale solitude et
se retrouvent seules confrontées à l'éducation de leurs enfants.
Que doit apprendre un enfant en Suisse et comment doit-il le

faire C'est notre monde occidental qui détermine ici les
méthodes pédagogiques. Les parents migrants, respectueux
du savoir transmis par nos structures, le plus souvent ne le

connaissent pas, parfois ne les partagent pas et se tiennent
donc à distance. Les éducatrices des lieux filmés ont appris à
reconnaître le désarroi et le doute de ces parents et, surtout,
elles leur ont permis de les exprimer en créant pour eux
différentes occasions de rencontre.

L'émilie .On voit au travers de différents exemples que ce sont
les enfants qui permettent à leurs parents de mieux s'intégrer...

CR. Oui. Les éducatrices du jardin d'enfants Le Mille-Pattes
ont, entre autres, mis sur pied les ateliers du mercredi pour
permettre aux parents des enfants accueillis mais aussi aux familles
du quartier de communiquer et de mieux se connaître. Une
educatrice s'enthousiasme d'ailleurs à ce sujet : «on a essayé de
créer un espace où il est possible d'amener sa culture sans
qu'elle soit jugée. On accueille ces familles dans leur différence,
dans leur similitude aussi parce qu'on est tous des êtres
humains, on n'a pas que des différences». C'est dans cette
même approche du respect de l'autre que le jardin d'enfants
Asters-X, avec l'aide des parents, a rassemblé plus de 600
albums sur des cultures et des pays différents que les enfants
peuvent emprunter, regarder ou lire avec leurs parents.
Parallèlement les enfants vont régulièrement à la bibliothèque
de leur quartier et, petit à petit, ils y amènent leurs parents. Et ce
ne sont que deux exemples parmi toutes les activités mises
place, qui sont des moteurs d'intégration.



L'émilie :Le film met souvent en avant les différences culturelles
entre ces familles. Mais qu'elles soient d'ici ou d'ailleurs, il y a
pourtant un point qui les fait se ressembler : la famille et les
enfants semblent être avant tout une question de femmes

CR. Je ne suis pas restée suffisamment dans ces lieux pour
savoir si les pères y sont aussi présents que les mères. Mais ça
m'étonnerait. Par contre, il est clair que ce sont en très grande
majorité des femmes qui animent ces structures et on peut le

regretter

L'émilie :Quel message aimeriez-vous faire

passer avec ce film

CR. Il n'y a pas une seule manière d'élever les enfants et il y
a tout à gagner à découvrir et partager d'autres pratiques culturelles

dans ce domaine. J'ai vraiment été enthousiaste de
rencontrer des professionnelles qui, avec modestie, se remettent
en question et s'abstiennent de tout jugement sur la meilleure
façon d'être père ou mère et qui considèrent que ces manières
de faire et de penser sont utiles pour établir une alliance,
comprendre, éduquer, prévenir

L'émilie :Quel est votre prochain projet de film

CR. J'ai plusieurs projets, mais j'aimerais arriver à mieux
comprendre les mécanismes de violence des hommes.
Comment arrêter cette chaîne infernale des victimes Y a-t-il
des pistes auxquelles nous devrions réfléchir aujourd'hui Je
vais suivre pendant deux ans des jeunes délinquants, dans un
nouveau centre, à côté de Sion et je compte utiliser ma caméra

pour tenter de comprendre les raisons de leurs actes. «

i I i e I décembre-janvier 2004



La condition des femmes
et des enfants: limite majeure
au relativisme culturel.
Intervenante lors du colloque «Familles d'ici, familles d'ailleurs, Yolande Govindama est ethno-psychologue,
spécialiste des différents rituels de maternage. Elle a réfléchi sur les problèmes que peuvent poser les différences
culturelles, et la tentation du relativisme culturel, en matière d'intégration mais également en matière de rapports
entre les sexes

Corinne Taddeo

Yolande Govindama aborde la question des différents rituels
(tel, par exemple dans notre culture, le baptême) qui constituent
la base de la construction de l'être humain et du lien social en
mettant l'accent sur les gestes parentaux qui accompagnent les
enfants. Reprenant en partie les conclusions de son ouvrage Le

corps dans le rituel, ethnopsychanalyse du monde hindou
réunionnais, elle établit, parmi les rituels et les gestes, une séparation

entre ceux qui appartiennent au domaine fonctionnel et
ceux qui appartiennent au domaine symbolique.

Les gestes fonctionnels, souvent liés à la survie physique de
l'enfant, sont plutôt associés à la mère alors que les gestes
symboliques, liés plus directement aux rituels, sont généralement

pratiqués par le père. Ces champs respectifs et genrés
doivent permettre à l'enfant de se construire à la fois sur le plan
physique et psychologique. La construction sociale du sujet
humain se fait à la fois par la mère et le père, de façon
complémentaire et spécifique. Si l'aspect biologique n'est pas
négligeable, l'aspect symbolique, en plus de son rôle d'intégration
de l'enfant au groupe, permet au père de s'introduire dans la

relation mère/enfant qui, sinon, demeurerait fusionnelle.
La plupart de ces rituels, souvent décrits comme des rituels

de passage, interviennent sur le corps, plaçant ce dernier au
centre de la transmission intergénérationnelle et de l'intégration
dans le groupe social. Il est, dès lors, évident que la représentation

qu'a une société du corps modèle à la fois la transmission
et ce qui est transmis. À titre d'exemple, le fait que dans notre
culture occidentale le corps physique, imprégné de christianisme,

soit chargé négativement, rend le rapport de transmission

plutôt distant, celui-ci passant plutôt par la voix et le regard.
Dans d'autres cultures, où la corporalité n'est pas considérée
comme un tabou, un rapport plus proche de transmission peut
s'établir où le toucher tiendra une place importante. Ce rapport
a pour conséquence, anecdotique, que les enfants qui
appartiennent à ces cultures développent une plus grande tonicité
physique. De plus, l'intégration du sujet au groupe, prenant ainsi

une dimension réellement incarnée, le fige, véritablement, dans
ledit groupe social.

Il s'agit d'une conception unitaire, ou somato-psychique, de
l'être humain associant le corps et l'esprit. Elle permet de
dépasser, grâce à l'apport du savoir anthropologique, une limite
de la psychanalyse freudienne.

« Une des difficultés du relativisme culturel

est de concilier le respect de la culture
accueillie et le maintien de la culture
d'accueil»

Cette limite de la psychanalyse est apparue évidente à Mme
Govindama lorsqu'elle a été directement confrontée, dans le

cadre de son travail au Service de la Protection de l'Enfant à

Paris, au problème de la prise en charge psychologique des
membres des familles migrantes. L'approche, mêlant anthropologie

et psychanalyse, permet d'associer des disciplines qui,
bien que différentes, sont complémentaires pour la résolution
de difficultés d'ordre relationnel et psychologique pour ces
familles d'ailleurs. En effet, les prémisses sur lesquelles repose
la psychanalyse, fondamentalement occidentale, ne sont pas
forcément en adéquation avec celles qui constituent l'identité
culturelle des migrants.

De même, elle s'est également intéressée à l'anthropologie
juridique afin que nos systèmes de droit permettent au mieux de
résoudre les conflits interculturels. En effet, une des difficultés
du relativisme culturel est de concilier le respect de la culture
accueillie et le maintien de la culture d'accueil. Les personnes
migrantes devraient pouvoir conserver le lien avec leur culture
d'origine tout en ayant assimilé les principes qui leur permettent
de s'intégrer dans la culture du pays qui les accueille. Les

moyens d'atteindre cet «entre-deux culturel » peuvent prendre



dossi Ä re

plusieurs aspects. Il s'agit d'abord de considérer les motifs de
l'émigration. L'écoute et la compréhension du rapport entre l'im-
migrant-e et sa culture d'origine permettent de mieux saisir ses
possibilités d'intégration. Ensuite, en présentant et expliquant
de quoi est constituée la culture d'accueil, le/la migrant-e est
plus à même de faire des choix entre ce qu'il/elle désire à la fois
conserver de sa culture d'origine et prendre de la culture qui
l'accueille. De cette manière, il/elle parviendrait à un «entredeux

culturel» équilibré.
Il est clair qu'un des risques de cette approche du relativisme

culturel, mettant sur le même plan la culture d'origine et celle
d'accueil, est que cette dernière s'étiole au point de perdre sa
capacité de cohésion sociale. C'est dans cette perspective
qu'intervient le droit, essentiellement civil et familial, comme
garant du maintien de la culture d'accueil.

Dans ce cadre, la question des relations maritales et familiales

et les conflits qui en résultent peuvent être abordés sous
deux angles. D'abord, celui des enfants qui incarnent un enjeu
crucial dans les déchirements culturels familiaux. Bien souvent,
ils se retrouvent au centre de rapports de force qui les détruisent.

Dès lors, la protection de l'enfant que le droit issu de la
culture d'accueil peut proposer est essentielle et doit précéder les

pratiques des cultures d'origine. Ensuite, celui des femmes pour
lesquelles la protection légale est tout aussi importante.

«Le droit, tel qu'il existe dans nos
démocraties, offre des possibilités d'intégration
et, bien évidemment, d'émancipation aux
femmes d'ailleurs»

Très prudente sur la question du féminisme, Yolande
Govindama reconnaît cette limite au relativisme culturel. Cette
limite, qui dans une certaine mesure appartient aussi à la
perspective somato-psychique, est posée, principalement, par le

corps et le traitement qu'il subit. La violence faite aux femmes,
la maltraitance dont elles sont l'objet, constituent, pour elle, les
limites de la tolérance face à la diversité des cultures. Si
certaines cultures sont discriminatoires, que les représentations
culturelles des femmes permettent le passage à l'acte de ce
qu'elle appelle la pulsion de mort (meurtre et inceste), le droit
doit représenter, à ses yeux, la garantie de l'intégrité corporelle
et psychologique des sujets - enfants et femmes.

Bien que la violence à l'encontre des femmes et des enfants
puisse, malheureusement, être considérée comme universelle,
le droit permet, en légiférant sur cette violence, de la rendre
visible et, peut-être à terme, à l'éliminer. Dans les cas de
maltraitance dans les familles immigrées, le silence domine et la

honte que les femmes ressentent les empêche de se protéger
de la violence, alors que la loi leur en donne la possibilité. Ce
balancement entre visibilité, la loi, et invisibilité, le silence, a

beaucoup à voir avec cet «entre-deux culturel». Malgré les

«hypocrisies législatives», le non-respect dans les faits - salaire,
parité - de l'égalité entre femmes et hommes, le droit, tel qu'il
existe dans nos démocraties, offre des possibilités d'intégration
et, bien évidemment, d'émancipation aux femmes d'ailleurs.

Néanmoins, une question demeure qui est celle de l'acculturation

que l'intégration et l'émancipation peuvent induire. Si

l'acculturation représente, parfois, l'émancipation pour une
femme quittant son groupe social d'origine pour des motifs
culturels, l'inverse est aussi possible, les femmes se retrouvent
alors exclues de leur propre culture sans alternative réel
d'intégration.

La question de la capacité de tolérance de la culture d'accueil

à l'expression de la culture d'origine des immigrant-e-s est
donc centrale et sa cristallisation sur les femmes et les enfants
est illustrative des enjeux constitutifs de chacune. La famille et
la répartition du pouvoir entre ses membres, demeure un
élément essentiel dans la construction identitaire.

Dans cette perspective, la question de l'émancipation des
femmes incarne un des enjeux majeurs de la représentation que
a la société d'elle-même. *

Pour aller plus loin :

GOVINDAMA, Yolande : Le corps dans le rituel, ethnopsychanalyse du monde

hindou réunionnais, Paris, 2000
ROHEIM, Géza (principaux ouvrages) .-Psychanalyse et anthropologie, Paris,

1978

Magie et schizophrénie, Paris, 1969

L'énigme du Sphinx, Paris, 1976

DEVEREUX, Georges, Essais d'ethnopsychiatrie générale, Paris, 1977

Ethnopsychanalyse complémentariste, Paris, 1972

NATHAN, Tobie, Figures culturelles de la guerre des sexes. Conflits de

personnes, conflits de famille, conflits de cultures, in Informations sociales, no 3,

1993


	Dossier
	Familles d'ici, familles d'ailleurs : les crèches, lieux privilégiés d'intégration
	De l'avis de Carole Roussopoulos, cinéaste...
	La condition des femmes et des enfants : limite majeure au relativisme culturel


