
Zeitschrift: L'Émilie : magazine socio-culturelles

Herausgeber: Association Femmes en Suisse et le Mouvement féministe

Band: [90] (2002)

Heft: 1459

Artikel: Matériel "érotique" scruté à la loupe féministe : apologie de l'asymétrie
hiérarchisée ; à la télé comme au quotidien

Autor: Fussinger, Catherine / Kraus, Cynthia / Vuille, Marlème

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-282304

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-282304
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


co
co

o m
Matériel «érotique» scruté
à la loupe féministe

Apologie de l'asymétrie
hiérarchisée ; à la télé

comme au quotidien
Les constantes qui reviennent dans
les téléfilms dits érotiques ne sont
pas le propre de ces productions ;

elles sont largement présentes dans
les productions cinématographiques,

la publicité et l'ensemble
des productions visuelles
occidentales modernes et
contemporaines. Des féministes romandes
ce sont intéressées de près à une
quinzaine de films «érotique pour
tout ménage» diffusés sur M6.
Susceptibles d'offrir un condensé
des représentations sociales
dominantes de la sexualité, ces
productions grand-public ont été
décortiquées pour mieux accéder à
une parcelle de l'imaginaire sexuel
collectif. Nous publions ici un extrait
de cette analyse1.

Catherine Fussinger, Cynthia Kraus, Marilène Vuille

Quand bien même la violence est
censée être réservée à la pornographie
dure, elle est suffisamment récurrente
dans notre corpus pour qu'on la considère

comme l'un des topoi des téléfilms
dits érotiques. En effet, une écrasante
majorité (quatorze sur quinze) de nos
longs métrages utilisent, sous une forme
ou une autre, l'ingrédient de la violence,
et ce de façon explicite. Si sa présence
peut parfois se résumer à un harnachement

sado-maso, plus de la moitié de
nos téléfilms sont le théâtre de viols. Ceci
dit, les actes de violence qui sont montrés

comme tels sont toutefois systématiquement

euphémisés de diverses

manières dont voici quelques exemples.
Le plaisir et la jouissance affichés par les
violées annulent la situation de
contrainte. Dans plusieurs téléfilms, une
femme rechignant à obtempérer aux
injonctions sexuelles d'un homme soupire

d'aise dès qu'il la bouscule et se
pâme sous ses caresses rapides. Dès
lors, la violence masculine perd toute
gravité. Dans certains cas, le viol est commis
sur une femme ayant perdu conscience
suite à l'administration d'une drogue : la
résistance de la victime s'en trouvant
fortement diminuée, si ce n'est anéantie, la
violence se voit banalisée. Il est également

frappant de constater l'absence de
séquelles physiques et psychologiques
des victimes, ce qui, littéralement, invisi-
bilise les effets de la violence: malgré les

coups, le corps reste intact et aucune
souffrance n'est exprimée. Enfin, le fait
de ritualiser certains actes de violence,
présentés comme des rites d'initiation,
de bannissement, etc., permet de les
revêtir d'un vernis culturel traditionnel ou
exotique.

Le monopole de la violence mâle
En outre, la violence psychologique

(insultes, humiliations et autres manifestations

de mépris) accompagne ou se
substitue souvent à la violence physique.
Ce thème est suffisamment porteur pour
fournir la trame de Rebecca, où l'on voit
un homme insulter et humilier continuellement

son épouse. Toutefois, lors d'un
retournement final, cette attitude se
révèle pure délicatesse: se sachant
condamné à une mort prochaine, cet
époux magnanime tenait à se faire détester

de son épouse afin de lui épargner la

douleur de perdre un être qui lui serait
encore cher! Aussi, le pseudo-sentimentalisme

romantique des hommes violents
vise-t-il à les dédouaner de leurs actes.
Enfin, présenter les actes de violence
comme étant, en dernier lieu, issus de
l'imaginaire des femmes (rêves, fan

tasmes ou scénarios) est un moyen
fréquemment utilisé pour induire une relecture

complaisante de la violence commise

par les hommes à l'encontre des
femmes.

Viril parce que violent
Quelle que soit la mise en scène (explicite

ou édulcorée) de la violence, son
fondement et sa fonction sont occultés : à
l'instar de la prostitution du corps des
femmes, le monopole de l'exercice de la
violence par les hommes, gage de virilité
et de pouvoir, est naturalisé par la mise en
scène (y compris discursive). Bien plus, la
violence est d'emblée chargée sexuellement

: elle ne semble poser problème ni

aux hommes ni aux femmes qui la subis- #
sent. Tout se passe comme s'il ne pouvait V
y avoir de «sexuel» sans violence, ingrédient

indispensable à relever le goût de la
chair. Il semble donc que nos téléfilms
prétendument bon enfant - à voir l'indulgence

amusée qu'ils suscitent communément

- activent une représentation
sado-masochiste du «sexuel», cantonnée

avec complaisance aux productions
hard-core.

Nos téléfilms présentent encore le

paradoxe suivant : si les rôles principaux
sont tenus par des femmes, particulièrement

actives et décrites comme les
«maîtresses du jeu», ces dernières n'en
demeurent pas moins réduites à l'état
d'objets sexuels. Cette dissymétrie
structurante peut être plus largement illustrée

par la manière différente dont les corps
masculins et féminins sont filmés. En

effet, seul le corps des femmes est
présenté comme objet de désir. Dénudé, le

corps masculin l'est du reste rarement. Si
le corps des actrices est toujours soit
entièrement dévêtu soit garni de porte-
jarretelles lors des scènes sexuelles, les
acteurs font mine de copuler confortablement

dans leurs pantalons entrouverts,
voire leur complet trois pièces, (suite p. 18)

V X

Affisi 2002



co
en

O

Une même dissymétrie se retrouve au
niveau des représentations des objets de
désir et des sources de l'excitation
sexuelle : ce qui est donné comme excitant

pour une femme, c'est d'être
excitante, désirable aux yeux des hommes, et
non pas la vue d'un homme; bref, être
désirable plutôt que désirante A
l'inverse, ce qui est donné comme excitant
pour un homme, c'est la possibilité d'accès

au corps - désirable - d'un grand
nombre de femmes. John informe Gloria
que sa vue l'excite et qu'il a envie de la

«prrrrrrendre». En guise de réponse,
Gloria entame un strip-tease et masse
ses propres seins. Ce qui l'excite, ce
n'est pas tant la vue du corps de John

que le regard de John posé sur son corps
à elle ; affamée de sexe, Gloria porte les
mains sur son propre corps plutôt que sur
celui de son partenaire
Femmes-objets actives,
hommes indésirables

Enfin, si les héros de nos téléfilms
souffrent parfois d'impuissance, les
héroïnes ne sont jamais frigides. Parfois
pudibondes, «coincées» dans leurs
principes, elles sont toutefois rattrapées par
leur nature jouissante dès qu'une occasion

sexuelle se présente et quelles que
soient les circonstances: véritables sex
machines, elles se déclenchent dès qu'on
les effleure et ne s'arrêtent plus que dans
un orgasme triomphal. Les râles masculins

sont quant à eux ténus.
La quasi-invisibilité des corps masculins,

le fait qu'ils ne soient pas montrés
comme désirables tient d'une part à

cette conception des rapports hommes/
femmes où les hommes désirent et où les
femmes désirent être désirées. D'autre
part, elle est également intimement liée

au tabou pesant sur l'homosexualité
masculine. Si les corps d'hommes étaient
montrés de façon similaire à ceux des
femmes, non seulement ce regard ne
serait pas perçu comme féminin, mais il

serait immédiatement identifié comme
homosexuel. Or, une des règles implicites
qui structure les téléfilms dits érotiques
tient à ce tabou de l'homosexualité
masculine face auquel la surexploitation
des scènes saphiques n'est que plus
frappante.

Les fausses lesbiennes
Les scènes saphiques comptent, en

effet, parmi les ingrédients de base des
téléfilms de notre corpus. Même deux
amies de longue date peuvent, au détour
du scénario, se retrouver dans les bras
l'une de l'autre pour une scène sexuelle

«gratuite», sans conséquence sur leurs
relations futures. En effet, l'amante d'une
femme n'est pas une concurrente pour
un homme, même marié et amoureux,
car la vraie relation est hétérosexuelle. Si
bien que l'amante dans Emmanuelle à
Venise n'éprouve aucune jalousie ni dépit
lorsque sa compagne met fin à leurs jeux
sexuels pour s'unir durablement à un
homme. Dans Les Plaisirs d'Hélène,
l'union avec un homme marque clairement

l'achèvement de la maturation
sexuelle de l'amante de l'héroïne principale:

elle a quitté le stade infantile des
rapports saphiques pour goûter les fruits
plus mûrs de l'hétérosexualité.

L'homosexualité masculine, sans
doute jugée trop odieuse pour apparaître
à l'écran, représente donc la figure par
excellence du refoulé. Quant à
l'homosexualité féminine, elle apparaît comme
un divertissement flatteur pour l'œil
masculin: que deux femmes fassent l'amour
élève au carré l'excitation de l'homme
voyeur qui ne se sent nullement exclu ou
menacé, le jeu saphique ne débouchant
jamais sur une véritable relation
saphique. Si la manière de traiter
l'homosexualité dans ses versants féminin et
masculin diffère, le message final est le

même: la vraie sexualité est
hétérosexuelle. Ainsi, loin de se révéler
transgressées et osées, les productions dites
érotiques ne font que réaffirmer les

normes en matière de sexualité.

Une transgression en trompe-l'œil
De plus en plus présente dans le

paysage social, la production à caractère
sexuel, toutes catégories confondues,
continue pourtant à être a priori
appréhendée comme étant en opposition, en
rupture, avec les normes sociales en
matière de sexualité. Or, il nous semble
qu'une interrogation formulée en termes
de continuité s'avère plus pertinente. En

effet, maints aspects que nous présentons

comme structurants dans notre corpus

ont leur équivalent dans le sens commun

ou les comportements sociaux. Par
exemple, lorsque, au café du commerce
(ou au restaurant universitaire...) on
prétend que c'est le «fric» et le «cul» (avec
des variantes plus ou moins sophistiquées)

qui mènent le monde, on se
demande avec qui Mme X a bien pu
«coucher» pour avoir obtenu son poste
et l'on accueille avec de gras sous-entendus

Paul et Jeanne qui se sont absentés
ensemble, est-on très loin des représentations

précédemment analysées: la

sexualité comme instrument de pouvoir,

le pouvoir sexuel des femmes qui se
révèle de la prostitution euphémisée, ou
enfin l'omniprésence du sexuel dans le
moindre échange entre hommes et
femmes?

Cette continuité se fait parfois
réaffirmation de la norme comme on l'a vu en
ce qui concerne l'hétérosexualité. A cet
élément s'ajoute le fait que si, dans nos
téléfilms, «le cynisme du cul» fait bon
ménage avec un sentimentalisme
prônant l'amour véritable, la sexualité reste
difficile à envisager et à représenter en
dehors de la référence du couple qui, à

plusieurs reprises, est désigné comme la

valeur stable à laquelle on retourne.
Enfin, en montrant une sexualité qui

repose sur l'ambiguïté, les rapports de
pouvoir, voire le dégoût, cette production
ne s'écarte nullement de la définition
normative de la sexualité puisqu'elle ne fait
que valoriser ce que la «morale»
condamne! Elle n'en demeure pas moins
incapable de proposer une quelconque
alternative. Aussi, cette production nous
paraît-elle non pas transgressive mais
organisée autour d'une mise en scène
réitérée de la transgression, ce qui
s'avère fort différent, o

1Paru dans Equinoxe. Revue de
sciences humaines (Genève : Médecine &

Hygiène), N° 19 «Pornographie»,
Printemps 1998, pp. 47-59.


	Matériel "érotique" scruté à la loupe féministe : apologie de l'asymétrie hiérarchisée ; à la télé comme au quotidien

