
Zeitschrift: L'Émilie : magazine socio-culturelles

Herausgeber: Association Femmes en Suisse et le Mouvement féministe

Band: [89] (2001)

Heft: 1455

Artikel: Embryo-économie du vivant : des humaines moins qu'humaines

Autor: Moreau, Thérèse

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-282059

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-282059
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


0
CO

CO

o

Embryo-économie du vivant

Des humaines moins qu'humaines

Les enjeux des technique8<de la-rep.wÉiWiSn'ilédicalement assistée ne se limitent pas à la résolution de la
stérilité, ni à la possibilité d'offrir à chacun-e son enfant. Il s'agit encore de modifier la perception même du
monde vivant et, en particulier, des êtres humätHs^

Thérèse Moreau

m

Déjà avec la pilule contraceptive nous avons pu dissocier
sexualité génitale et procréation. Ce fut, pour les femmes et
pour les hommes, un facteur de bien-être, une possibilité de ne
plus faire l'amour dans la peur de mettre au monde des enfants
tous les ans. Aujourd'hui, c'est la grossesse elle-même qui
devient archaïque, et certain-e-s rêvent de grossesse artificielle
avec un placenta et une couveuse artificielle. Ne serait-ce point
là un nouveau champ de liberté pour les femmes N'y a-t-il pas
un droit à l'enfant, comme un droit à refuser la procréation? La
liberté n'est-elle pas dans le choix de faire ou de ne pas faire
Au normstakquel principe refuser l'égalité de traitement entre
femmes- et hommes, hétérosexuel-le-s et homosexuel-le-s
Les menstruations, la grossesse ne sont-elles pas des handicaps

sur le chemin professionnel des femmes Ne voit-on pas
des employeurs, des employeuses qui demandent à de jeunes
diplômées de signer un contrat où elles s'engagent à ne pas
,«se faire faire un enfant» pendant une ou plusieurs années
D'autre part, pourraient dire certaines, si nous voulons que les
hommes nous accordent leurs privilèges, il nous faut à nous
femmes, avoir quelque monnaie d'échange : abandonnons
donc ce monopole dérisoire de la procréation. Les nouvelles
pilules contraceptives permettent à celles qui le veulent d'ou-

i blier, d'abolir le sang des règles, les nouvelles techniques de
reproduction nous permettront de maîtriser, voire d'oublier le

temps de la conception.

18

a L'économie du ventre
Même en faisant l'impasse sur la dangerosité des traitements

^médicamenteux pour les femmes, on voit dans un tel état de
chose de nombreuses questions pour le statut de ces dernières.
L'égalité n'est pas la similitude et demander au corps des
femmes de se conduire comme celui des hommes paraît relever

u mépris envers nous et de la peur que les fonctions sexuelles
féminines suscitent dans la civilisation judéo-chrétienne. Faire

.^entrer les femmes et leur corps dans l'économie signifie égale-
'Iment que nous faisons nôtre la définition utilitariste de la liberté

entendue comme la seule liberté d'entreprise. Nous admettons
1 alors que le corps soit une marchandise comme les autres, que
certain-e-s vendent leur force de travail, que d'autres vendent
leur savoir-faire sexuel, que d'autres encore vendent les
produits de leur corps comme on vend du sang ou des cheveux.
Les hommes vendent leur sperme, les femmes auraient le droit
au nom de la (fausse) similitude de vendre leurs ovules. Plutôt

que d'avoir un travail pénible et sale, les femmes seraient libres
de bailler leur organe de gestation à celles et ceux qui en
auraient les moyens. Les mères dites porteuses seraient tout
simplement l'équivalent des nourrices d'antan.

w

Sélectionner «sa» mère porteuse
On en vient à imaginer avec Margaret Atwood une société où

existeraient deux catégories de femmes : celles ayant une
profession, un statut social, et les migrantes qui donneraient aux
premières un-e enfant. Cela se pratique déjà aux Etats-Unis où
le couple peut choisir sur catalogue «sa» mère porteuse, et exiger

d'elle une «réduction embryonnaire», une manière de vivre

pendant les neufs mois de gestation, sous peine de rupture de
contrat. On a vu également le couple de «parents», refuser tel
ou telle enfant pour des raisons de sexe, de handicap ou de
maladie.

Resterait alors à maintenir socialement ces deux catégories
d'individues. On pourrait, évidemment, faire appel aux femmes
des pays pauvres, mais cette solution n'aurait qu'un temps
puisque calquer sur les travailleurs et travailleuses immigré-e-s.
Le souvenir des haras d'esclaves pourraient nous donner
matière à réflexion. En effet, lorsqu'il devint trop difficile sinon
impossible d'importer pour des raisons pratiques et légales des
esclaves d'Afrique vers les Amériques, les Etats esclavagistes
eurent l'idée de fermes ou de haras, tout comme les nazis les
Lebensborn. Mieux, les propriétaires d'esclaves violèrent,
séduisirent leurs esclaves femmes, qui mirent au mondes des
enfants que leurs géniteurs vendirent aux enchères.

Nous débouchons rapidement sur le meilleur des mondes
d'Aldous Huxley avec ses catégories différenciées d'individu-e-
s ayant ou non le statut d'humanité, comme cela s'est encore
fait lors de l'esclavagisme, avec à la clé des réservoirs d'êtres-
pièces détachées et leurs souches totipotentes. Aujourd'hui
déjà, on punit celles qui procréent dans l'irresponsabilité,
comme on punissait aux siècles précédents celles qui avaient
une conduite sexuelle «asociale». C'est ainsi qu'aux Etats-Unis,
des juges condamnent des femmes pauvres ou toxicomanes à
la stérilisation temporaire par le Norplant.

La sexualité fut longtemps pour notre civilisation le refoulé,

prenons garde que la maternité et la procréation «naturelle» ne
soient les refoulées du nouveau millénaire. En acceptant de
calquer la maternité sur la paternité, les femmes ne peuvent qu'être
les perdantes puisqu'elles rendent ainsi aux hommes la toute
puissance du pater familias. Les enfants deviennent des
produits, des objets de contrat, de litige. Aucun-e ne saurait échapper

aux lois du marché. Ces bébé, ces embryons perdront alors
leur statut d'être humain pour celui de bien de consommation.
Et si ces enfants né-e-s ou à naître sont des produits, alors
celles qui les mettent au monde ne peuvent être que des
machines vivantes ou non qui doivent entrer dans le monde de
l'industrie et du commerce.«

l'émilie I août - septembre 2001


	Embryo-économie du vivant : des humaines moins qu'humaines

