
Zeitschrift: L'Émilie : magazine socio-culturelles

Herausgeber: Association Femmes en Suisse et le Mouvement féministe

Band: [89] (2001)

Heft: 1453-1454

Rubrik: Dossier

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


CO

CO

o
TD

Relève féministe:
nécessité fait loi
Une fois éteintes les pionnières
auxquelles les Suissesses doivent
leurs droits civiques, le mot même
de féminisme pourrait bien s'éclipser
des dictionnaires, ni vu ni connu.
Mais ce serait sans compter sur une
relève qui souhaite emboîter le pas aux
ancêtres révolutionnaires, en trouvant
impératif de continuer à lutter contre
les inégalités. L'équipe du mensuel
suisse romand qui désormais s'appelle
L'Emilie s'inscrit dans ce courant: pour
nous, le féminisme n'a de ringard que
la résistance qu'il suscite encore.

Andrée-Marie Dussault

Dans un environnement médiatique qui
escamote volontiers la dernière des cinq

questions cardinales du journalisme - qui?
quoi? où? comment? et pourquoi? -
questionner les rapports inégalitaires entre les

sexes s'inscrit clairement à contre-courant.
Pourquoi une presse féministe a-t-elle encore

quelques raisons d'être en Suisse romande?
Est-ce parce que les femmes et leurs intérêts
sont sous-représenté-e-s dans la presse en

général, sauf lorsqu'il s'agit d'incarner lascivité

sous forme ornementale? Peut-être, mais

pas uniquement. Un journal féministe (et non

pas féminin) est non seulement un espace où

l'on tente de proposer d'autres modèles culturels

que l'image folklorique à laquelle nous

sommes habitué-e-s, il est aussi un lieu où

l'on tente de décoder les métaphores sexistes
de notre culture et de mettre en lumière les

mécanismes qui font des femmes le deuxième

sexe. Depuis ses débuts (les premiers bulletins

franco-européens apparaissent vers la

moitié du XIXe siècle), la presse féministe se
veut un outil de réflexion, de propagation des

informations, de soutien des idées et des

revendications des groupes militant pour
l'égalité entre les sexes. Dès lors, elle a participé

à la création et à la diffusion de nouveaux

concepts (violence conjugale, travail domestique,

planning familial. et elle a abordé des

sujets inconnus de la grande presse. Sujets
inédits qui, tôt ou tard, cependant, ont été

repris par cette dernière: les droits civiques
des femmes, la prostitution, l'inégalité
salariale... C'est ce qui laisse croire qu'elle
possède une certaine influence sur l'évolution des

mentalités, malgré la modestie de ses

moyens.

Qu'est-ce qui distingue la presse féministe de

la presse en général? A priori, sa particularité
la plus frappante est certainement la pré
carité avérée des ressources qui la tiennent en
vie. Carences en effectifs humains, en temps
et en capital financier ont été le lot des
publications féministes qui ont traversé le siècle.

Néanmoins, à défaut d'assurer une sécurité (et

sans vouloir en faire l'éloge), la pauvreté
économique, confère une certaine latitude pour
exprimer le fond de sa pensée. Au moment où

la presse tend à être davantage un produit
industriel qu'une création intellectuelle,
évoluant entre des mains capitalistes; au moment
où elle est de plus en plus uniforme (l'écofé-
ministe indienne Vandana Shiva parle de la

presse mainstream en termes de «monoculture

de l'esprit»), l'indépendance pure et dure

est une denrée rare, menacée d'extinction, et

donc précieuse. Parce que la publicité qui fait
vivre les journaux contribue à forger leur identité

(couvrant parfois plus de 50% de l'espace
disponible, notamment dans les magazines
féminins), les journaux féministes, par souci

éthique et de cohérence, ont toujours soigneusement

sélectionné leurs commanditaires. Ni

produit commercial, ni promotrice de produit
commerciaux, la presse féministe est pauvre,
mais indépendante: fauchée, mais libre.

Parmi les autres constantes historiques
des journaux féministes, on pourrait citer leur

manque de visibilité, leur caractère éclaté et

éphémère (ici, l'Emilie fait figure d'exception
notoire puisqu'elle fête ses nonante ans l'année

prochaine; elle fait partie des rares journaux

féministes qui ont survécu aux guerres et

aux crises économiques) et le fait qu'ils
intéressent une minorité, les féministes ayant tou

jours représenté la part congrue de la population.

Autre singularité de cette presse: elle se

veut politisée, voire même endosser une
certaine responsabilité sociale. Au lieu de refléter
les mentalités, de renforcer et de véhiculer les

idées reçues, elle entend promouvoir l'égalité
et stimuler des mouvements d'opinions
critiques.

Mais la presse féministe a eu, a et
continuera certainement d'avoir la vie dure. Sa

nature même semble la vouer à la marginalité;

plus elle est politisée et revendicatrice,
plus son lectorat se rétrécit. En revanche, plus
elle déroge de ses idéaux, plus elle augmente
ses chances de succès. La vie des stars, le

courrier du cœur et les romans-photos, ces
valeurs sûres traditionnellement peu exploitées

par les féministes, ont incontestablement

plus d'attrait que le pourquoi du droit à

l'avortement en 2001. En misant sur la mode, les

potins mondains et la cuisine, la presse féministe

répondrait davantage aux attentes d'une

majorité. Mais du coup, peut-être perdrait-elle
de vue l'objectif qu'elle s'est fixé, soit le

changement des mentalités. Et ce sont les idées

qui les changent, ces mentalité. En cent ans,
en Suisse comme en Occident, le mouvement
des femmes - dont fait partie la presse féministe

- a radicalement changé le statut des

humaines et la configuration des rapports
sociaux entre les sexes, à coups de débats.

Aujourd'hui, la discussion se poursuit, (phrase
de fin un peu faible: trouver quelque chose de

plus catégorique) «

l'émilie I |um et juillet 2001



Ancien
et nouveau

mouvement
féministe

Marta Roca

Pendant plus d'un siècle le mouvement
féministe suisse a revendiqué la suppression
d'une foule de discriminations faites aux
femmes. Quelques-unes de ces revendications

sont encore d'actualité... Revisiter l'histoire

du mouvement féministe suisse révèle la

continuité d'une lutte encore inachevée. Une

lutte qui a changé de forme, de contenu et qui
continue aujourd'hui à évoluer, parallèlement
à la compréhension des rapports sociaux de

sexe. Un regard historique est essentiel pour
nous rendre compte que nous sommes les

héritières d'un siècle d'action collective des

femmes.
En 1896, le mouvement féministe apparaît

pour la première fois comme une force
politique, lors du premier congrès des intérêts
féminins. C'est à ce moment que naissent la

plupart des grandes associations féministes,
divisées selon les deux conceptions des

rapports sociaux de sexe qui existent encore

aujourd'hui: la conception égalitaire et la

conception dualiste. Dans un contexte de

réformisme social, les premières revendiquent
le droit de vote pour les femmes, alors que les

secondes soulignent l'importance du rôle

moral des mères pour le bien-être de la

société.

Après la Deuxième guerre mondiale, la

division du mouvement féministe suit celle
des classes sociales. D'un côté, les efforts du

mouvement bourgeois et catholique visent à

faire reconnaître l'importance du travail

domestique féminin dans l'économie suisse.
De l'autre, on retrouve la Fédération suisse

des ouvrières (FSO) qui revendique notamment

l'égalité politique, l'amélioration de la

condition ouvrière, le droit à l'autodétermination

en matière d'avortement, la demande
d'une assurance-maternité et des lieux de

conseil conjugal.

Même après la Deuxième guerre mondiale,

| le mouvement féministe n'ose pas revendi

quer haut et fort l'égalité politique. La stratégie
de la «patience» ne sera fondamentalement
remise en question qu'à la fin des années

soixante avec l'émergence du nouveau
mouvement féministe incarné par les jeunes de

gauche. En Suisse romande naît le

Mouvement de libération des femmes (MLF).
Comme leurs précurseuses, les femmes de

1960-70 continuent à être divisées entre éga-
litaristes et dualistes. Les égalitaristes, dont le

slogan «le privé est politique» est resté,
dénoncent ce que leurs ancêtres condamnaient

cinquante ans auparavant: la division
sexuelle du travail, la non-reconnaissance du

rôle du travail domestique dans l'économie et
la société, la moindre formation des femmes,
les salaires inférieurs des femmes, l'interdiction

du droit à l'avortement, la violence faite

aux femmes.
Toutes ces revendications ont alimenté la

lutte qui nous a précédées... et qui se poursuit.
Les revendications d'antan sont encore sur le

métier: le droit de vote est acquis, mais combien

y a-t-il de femmes politiques? L'article
constitutionnel sur l'égalité a été adopté il y a

tout juste vingt ans, mais quelle est la proportion

de femmes qui gagnent autant que leurs

collègues masculins? Il y a plus de conductrices

d'autobus, mais les secrétaires restent
femmes. De nombreuses crèches ont été

créées, mais demeurent chroniquement
insuffisantes: est-ce bien ce que les féministes

envisageaient à la fin des années septante?
Est-il vrai que la Suisse est le seul pays de

l'Europe occidentale qui ne bénéficie pas
d'une assurance maternité? Les acquis sont

* certes nombreux, mais les questions
auxquelles on aimerait pouvoir répondre différem-

I ment le sont également...»



CO

o
TD

Féministe, moi: jamais?

12

Elle s'est précipitée dans le troisième
millénaire en s'investissant professionnellement

comme tout le monde, au
prix de ses pleins pouvoirs sur le balai
et la serpillière. Elle s'est découvert des
opinions, une langue pour les exprimer
et trouve tout naturel d'aller voter.
Elle s'habille comme ça lui chante et
des enfants, oui: si elle veut, quand elle
veut... Portrait en cap de la femme
nouvelle qui mérite bien sûr variantes
et nuances, mais présente un curieux
dénominateur commun: elle n'est pas
féministe... Cherchez l'erreur

Lucia Germani

Ce sont vos amies aussi bien que les

miennes, et un peu vous, un peu moi aussi:
Anne-Marcelline s'enflamme dès que l'on
aborde - fût-ce à une distance de vingt mille
lieues - son sujet de thèse, et entend bien

qu'Armand prête une oreille attentive à ses

progrès, doutes et revirements; hautboïste

d'avenir - ce que vous seriez malvenu-e-s
d'oublier. Bathilde s'incline devant les talents
culinaires de Barnabé et lui laisse la vaisselle

sans regrets, ni remords, ni même le moindre
frémissement d'hormones. L'emploi du temps
de Clémentine, fringante disciple
d'Hippocrate, ignore superbement le bichon-

nage de Charles-Ambroise, son collègue et

néanmoins conjoint, tout comme la sainte

indignation de maman et belle-maman qui
continuent à se demander - nous aussi

d'ailleurs - pourquoi elles se sont sacrifiées,
elles... Quant à Dorothée, elle polémique avec

passion, tout en omettant, phénomène aussi

bienheureux que récent, de faire précéder
chacune de ses phrases du Sésame des décennies
anciennes : « Dieudonné pense que. »

Féminisme, arrière-garde
et ringardise

Féministes, Anne-Marcelline et Bathilde,
Clémentine et Dorothée? Que nenni: ne vous
méprenez pas à leurs actes. Anne-Marcelline
aime trop les hommes, les féministes pas,
c'est bien connu! Elles trouvent naturel qu'ils
pleurent, qu'ils aiment leurs enfants et qu'ils
ne tiennent pas absolument à être major à

l'armée... y a-t-il une autre définition de la

castration? Bathilde ne voudrait pas mener un

combat d'arrière-garde: elle déploie toute sa

conviction pour démontrer les avantages de la

contraception aux femmes africaines, s'insurger

devant les mauvais traitements qu'elles
subissent et les pratiques d'excision, mais

quel est le rapport avec le féminisme?
Clémentine craint pour sa féminité: elle subodore

que le féminisme, comme son nom
l'indique, ne soit qu'un dérivé de la testostérone,
et serait encline à expliquer le succès - et la

carrure - des anciennes sportives de l'Est par
leur formation idéologique (ne jetons pas la

pierre à Clémentine: dans sa version des

années soixante, soit quelques siècles après
l'âge de la pierre taillée, le très sérieux
dictionnaire médical Quillet, entre la promotion
des mérites de la pénicilline et ceux de la

vaccination, promettait aux femmes stérilisation
indolore et définitive ainsi que la réduction de

moitié de leur tour de poitrine pour peu
qu'elles s'essaient à étudier... avis aux ama-
trices: ça ne marche pas, nous avons testé

pour vous!).
A bien y songer, ce paradoxe est moins isolé

que l'on pourrait le croire: à l'heure où l'on
n'est plus socialiste, mais acharné-e dans la

défense des droits des locataires et où le rapport

entre libéralisme et libertés tend à se
réduire à l'étymologie. A l'heure où les plus

pragmatiques rejoignent le Parti des automobilistes

ou celui de «La Suisse aux Suisses» sans
s'embarrasser de plus larges visées et où, au-
delà encore, réfléchir sur soi, sur les autres et

sur le monde qui nous entoure n'a plus cours
qu'en termes d'efficacité, le fémif^p n'est

pas plus obsolète que n'importe flH visior^
du monde, détrônée comme toutes les autres

par le lobbying des intérêts ponctuels.

Lieu commun et ordre établi
Mais'pfeut-être, plus encore, peut-on

incriminer cette étrange contradiction que le lieu

commun, grand protecteur de l'ordre établi (ne

prône-t-il pas que le noir est maléfique,
l'étranger suspect et que le pauvre ne l'est pas

par hasard) érige entre féminin et féministe.
Comme si, à réfléchir à qui elles sont et à ce

qu'elles valent, les femmes en prenaient du

même coup le deuil. Comme si, faute d'espace
qui leur serait propre, à revendiquer leur place
ailleurs que dans l'image et dans la subordination,

elles ne pouvaient atteindre que la

caricature... d'hommes bien sûr. La barbe leur

pousse et l'ambition les ronge, mal baisées et
mères indignes (que l'on ne s'étende pas sur
la contradiction entre ces deux derniers
termes: le Saint-Esprit compte d'autres

exploits à son actif), elles abandonnent d'un
même élan humanité et féminité.

C'est donc peut-être au nom d'un
féminisme non écrit que l'on rejette celui qui se

nomme. Au risque cependant, comme
l'autruche, d'aller grossir les rangs - statistiques
obligent - des «autres» auxquelles seules les

malheurs arrivent, non parce qu'elles sont
femmes - qui croit encore à la discrimination

- mais par le hasard des coïncidences...»

l'émilie I iiiin et juitet 2001



Du féminisme dissimulé
au féminisme assumé
Féministe, moi? Jamais!
Cette exclamation illustre la position
actuelle de bien des jeunes femmes:
le féminisme est décidément trop ringard,
la cause définitivement dépassée.
Qui voudrait être associée à ces femmes
hystériques, qui hurlent leur colère et
leurs invectives dans les débats?
Comment s'identifier à ces mégères mal

fagotées, qui exhibent sans gêne leurs
jambes poilues et manifestent en brûlant
leur soutien-gorge?
Ces images stéréotypées agissent
comme un repoussoir et entretiennent la

stigmatisation de l'étiquette «féministe».
En assumant une telle étiquette, ne

risque-t-on pas de perdre sa «féminité»?
Beaucoup de jeunes femmes perçoivent
l'opposition entre les deux termes
comme une évidence.
Le féminisme restera-t-il sans relève?

Laurence

La conscience féministe n'a toutefois pas
totalement disparu. Le sentiment d'injustice
est bien présent, les inégalités sont ressenties.
Les jeunes s'accordent à reconnaître la répartition

inégale du travail, les discriminations
salariales, le manque de femmes aux échelons

supérieurs des hiérarchies. Ce constat les

incite à nuancer leur position - «je ne suis pas
féministe, mais...» - ou à chercher à se définir
autrement. N'importe quoi, sauf «féministe»
Se déclarer, par exemple, «égalitariste», voilà

qui permet d'endosser les mêmes revendications

que les aînées, tout en se démarquant
d'une image trop connotée.

Avec l'entrée dans la vie professionnelle,
les premières expériences de couple et de

parentalité, la conscience des inégalités
s'aiguise. Pourtant, c'est avec une grande frilosité

que les jeunes femmes parviennent à s'approprier

le terme «féministe». On bredouille, on

bafouille, on se justifie, on reste mal assurée...

et l'on redoute plus que tout la confrontation

avec des personnes non conscientisées. Pas

facile de se dire «féministe», alors que notre

entourage partage une vision très péjorative
du féminisme. Pas facile d'encaisser les

invectives les plus diverses, des différentes
variantes de la «mal baisée» à l'inévitable
accusation de «jouer les paranos». Pour éviter

les rejets et les portes fermées, bien des

femmes optent pour le compromis ou

l'autocensure... au risque d'une certaine
schizophrénie: certes, on est convaincue de ses

aspirations féministes, mais mieux vaut les

dissimuler.

L'évidence du féminisme
Mais en fuyant à tout prix le terme stigmatisé

de «féministe», les jeunes femmes ne

contribuent-elles pas à la reproduction des

inégalités? Car la stigmatisation n'est jamais
innocente et dissimule d'autres enjeux. Les

femmes agitées? Pas crédibles. Les revendications

hystériques? Non légitimes. Les

hurlements, les cris? Des bruits futiles, à écarter.

Au début du XXIe siècle, le féminisme ne

serait-il plus que la maladie de quelques
éternelles insatisfaites? La persistance des inégalités

entre les femmes et les hommes, en

Suisse comme ailleurs, nous invite au

contraire à réaffirmer qu'il conserve toute sa
raison d'être. Il s'agit dès lors de balayer les

stigmatisations, de se réapproprier ce terme.
Le féminisme est un truisme, une évidence.

Les discriminations sexuelles sont tout aussi

inacceptables que les discriminations
religieuses ou raciales. Transformons la gêne en

assurance assumée : « Evidemment que je suis

féministe, pas vous?»
Le féminisme n'est rien d'autre qu'un

moyen pour les femmes d'être des personnes
à part entière, sans être reléguées au second

plan, citoyennes de second ordre, deuxième

sexe, etc. La crainte de perdre sa «féminité»

en devenant féministe devient alors bien futile. o>



00
oo

O

Militantisme

A Lausanne ou à Genève,
des copines assurent la relève féministe

Différentes associations féministes
non mixtes ont vu le jour ces derniers
temps à Lausanne et à Genève. Ces

collectifs, organisés de manière non
hiérarchique, combattent la domination
masculine sous toutes ses formes et
luttent, chacun à leur manière, contre
les attaques quotidiennes du patriarcat.
Tour d'horizon militant.

Karine Lempen

Les Casse-Rôles
Nées de la rencontre, en 1998, du Collectif

Femmes en grève et des Flingueuses du

bitume, les Casse-Rôles mettent en cause la

domination masculine sous toutes ses formes,
en la rattachant aux autres types de discriminations

liées à la classe sociale, aux appartenances

«raciale», nationale, «ethnique»,
religieuse, ou à l'orientation sexuelle. Chaque

jeudi, les Casse-Rôles se réunissent dans leur
local lausannois de la rue de la Louve pour
mettre en commun des informations, préparer
des actions, échanger des réflexions, ou organiser

des campagnes sur des thèmes particuliers.

Elles débattent de sujets tels que le voile

islamique, l'extrême droite et les femmes, la

revendication d'une diminution drastique du

temps de travail, le projet d'un revenu social

garanti, le partage égalitaire des tâches

domestiques, ou encore, tout récemment,
l'avortement. Le groupe met également sur
pied des conférences, des débats, des
séances d'affichage, des fêtes, ou d'autres
manifestations. Les Casse-Rôles se passent
de présidente et prennent leurs décisions
collectivement. Chaque question sociale étant
traversée par le problème des inégalités entre
femmes et hommes, plusieurs membres des
Casse-Rôles sont également actives dans le

domaine du chômage, de l'asile, du logement,
ou de la lutte syndicale.

Good Girls Go to Heaven...
Bad Girls Go Everywhere

Créé en 1995 en réaction à des affaires
sexistes s'étant déroulées sur le site de

l'Université de Lausanne, le groupe Bad Girls
Go Everywhere est, à l'instar des Casse-rôles,

un collectif généraliste non mixte qui lutte
contre toutes les formes de discriminations

envers les femmes et qui fonctionne sans
comité. Actives, dans un premier temps,
principalement sur le site universitaire, les Bad

Girls militent désormais également en dehors
de l'Université et accueillent volontiers les

non-étudiantes ou ex-étudiantes. Les Bad

Girls alternent actions, manifestations, organisation

de conférences, et discussions. Elles

ont notamment fait un important travail de

sensibilisation sur la question du harcèlement
sexuel. Leurs dernières discussions «à bâtons

rompus» ont par exemple porté sur des
thèmes aussi divers que l'éco-féminisme, le

lesbianisme et le féminisme, l'avortement, la

prostitution, ou la construction de la masculinité.

Ces derniers mois, le groupe s'est plus
particulièrement intéressé aux questions
identitaires posées notamment par le transsexua-
lisme.

Féministe
Révoltées par le totalitarisme des publicités

sexistes, et poussées par le souhait de voir
naître un collectif genevois regroupant de

«jeunes» féministes, une demi-douzaine de

femmes ont fondé, en automne 2000, le

collectif non mixte Feminista. Ces membres
souhaitent sensibiliser l'opinion publique au
sexisme véhiculé par la publicité. En effet,
selon elles, il ne faut «surtout pas rester

impassibles face aux agressions des publicités

sexistes». Ces derniers mois, Feminista a

notamment réagi - et obtenu gain de cause -
face aux blagues sexistes contenues dans les

pétards distribués par la Migras dans les
marmites de l'Escalade. Le collectif souhaite organiser

dans le futur une exposition de publicités
sexistes, ainsi qu'une table ronde sur le sujet.
Feminista fonctionne sans comité, il n'élit pas
de présidente, ni de bureau. La ligne dirigeant
Feminista est constamment rediscutée au sein
des réunions.

Infokiosk féministe
Issu de l'envie de créer un espace-

femmes de rencontres, de revendications, de

discussions, d'échanges et de fêtes (souvent
non mixtes), l'Infokiosk féministe a été inauguré

en mars dernier. Cet espace de
documentation met à disposition des personnes
intéressées par les questions de discrimination

liées à l'appartenance de genre, des fan-
zines, des livres, des films, de la musique, des

T-shirts, et autre quincaillerie féministe.
L'Infokiosk est aussi un lieu de production, à

partir duquel sont programmées des soirées,
des expositions, des performances, ou des

discussions. Afin de laisser la parole à des

groupes (féminins et féministes) militant
contre des conditions spécifiques de discrimination,

l'Infokiosk a par exemple organisé, à la

fin du mois de mars, une rencontre avec les

associations Femmes kosovares isolées et les

Mères bosniaques. Toutes les femmes intéressées

par l'Infokiosk peuvent se joindre en

participant à l'animation et aux événements, en

amenant du matériel, ou encore en passant
boire un coup lors des soirées prévues.

Liltth
Créée en décembre 1993, Lilith est avant

tout une association d'homosexuelles. Cela ne

l'empêche pas de militer également pour la

cause féministe. Lilith dénonce notamment la

double discrimination que subissent les

lesbiennes, en tant que femmes et en tant
qu'homosexuelles. L'association a également
activement participé l'an dernier à la Marche
mondiale des femmes contre la pauvreté et
les violences, et a rejoint le comité de soutien

aux Bad Girls. Lilith met à disposition un centre
de documentation et une bibliothèque bien

fournie (750 livres), assure une permanence
téléphonique et d'accueil tous les mercredis
et vendredis soir, édite un bimestriel:
La Bulletine, et organise diverses activités.»

l'émilie I juin el juillet 2001



Le 4 mars 2000 à Lausanne: action de rue dénonçant les violences faites aux femmes, organise

par diverses associations féministes dans le cadre de la Marche mondiale des femmes.

{Comment
les contacter?
Casse-Rôles:
Réunions: tous les jeudis à 18 h 30, rue de la

Louve 3 (1er étage).

Adresse: CP 275, 1000 Lausanne 17

Courriel: casse-roles@graffiti.net

Bad Girls Go Everywhere:
www. unil.ch/centra^^^^^^r
Site Internet:

httpJ/home.urban

Feminista:
Réunion : Tous les premiers et troisièmes

dimanches du mois.

Contact: feministacollectif@hotmail.com

Infokiosk féministe:
Adresse: Espace Autogéré, César-Roux 30, 1005

Lausanne

Courriel : infokioskfemmes@gmx.net

Lilith:
Réunions: mercredi 18 h-21 h Bibliothèque,

centre de documentation + accueil. Vendredi 19 h

30 : accueil

Adresse : rte Aloys-Fauquez 60J018 Lausanne

Tél: 021 6462618
Courriel: aséoc.lilith@bluewin. ch

l'Infokiosk féministe
et de la non-mixité

«Nous voulons ce lieu parce qu'il est
nécessaire de se battre encore contre toutes
les attaques du patriarcat qui se manifestent

quotidiennement, pas forcément de manière

flagrante, dans tous les domaines de nos vies.

Nous voulons que ce lieu soit un lieu de
résistance contre toutes les formes d'oppression et

de domination des femmes, qui sont les cibles

privilégiées des violences et des discriminations

sociales, économiques, politiques,
physiques, sexuelles ou psychologiques. Il n'est
entre autres pas toujours agréable pour les

femmes de se promener seules le soir, ni

acceptable d'être moins salariées que les

hommes pour un travail identique, ni de voir en

permanence des représentations sexistes de

femmes via la publicité, ni réjouissant de

connaître le pourcentage de femmes battues,
humiliées ou violées. En tant que femmes,

nous partageons l'expérience de ces oppressions

et, du fait de cette expérience commune,
nous pensons nécessaire d'avoir un espace de

réflexion et de lutte qui puisse être non mixte

et permette ainsi une élaboration autonome de

nos pensées et actions.»
Extrait de l'agenda-journal intersticiel de la

mouvance anarcho-alternata-squat-antifa-
féministe-précaires, etc. (Lôzane et ailleurs)
T'OKUP' n° 15 (mars 2001).

l'émilie I juin et juillet 2001



Naître femme ou le devenir?

Le féminisme,
un paradoxe
en marche
Le féminisme est traversé de nombreux
questionnements et tiraillements,
la question de l'essentialisme n'étant
pas le moindre d'entre eux. Car en effet,
même si l'on se revendique du courant
constructiviste, c'est bien en tant que
femmes que nous essayons de faire
valoir nos droits...

Sylvie Rochat

Il est difficile d'être féministe sans s'être

posé une fois au moins la question suivante:
les différences entre les femmes et les

hommes sont-elles innées ou acquises,
biologiques ou sociales? Le mouvement féministe
s'est déchiré en plusieurs courants notamment

en raison des oppositions fondamentales

qu'a suscitées cette question. Car nous le

savons bien, penser que les femmes ont une

essence particulière qui les différencie des

hommes, ou au contraire que cette prétendue
spécificité est une construction sociale, a des

conséquences importantes sur les stratégies
politiques adoptées.

La plupart des «jeunes» féministes, la

rédaction de l'Emilie y compris, revendiquent
clairement leur affinité avec le courant
constructiviste. Dans cette perspective, les

différences entre femmes et hommes sont
considérées comme émanant de la socialisation

et des représentations sociales, et non

pas d'une «nature» fondamentalement
différente. La relève féministe se distancie par
contre de la perspective essentialiste qui, en

postulant un fonctionnement intellectuel, un

rapport au savoir, une créativité propres aux
femmes, aboutit à une vision des sexes en

termes de complémentarité, à une cristallisation

de la répartition traditionnelle des rôles,

voire à une justification des inégalités
actuelles.

Pourtant, n'y a-t-il pas contradiction entre
le rejet de l'approche essentialiste et le fait de

lutter en tant que femmes? Autrement dit,
comment concilier le fait que la catégorie
«femmes» est un produit de la société sexiste
mais que, comme le disait la philosophe
allemande Hannah Arendt, «quand on est attaqué

comme une catégorie, il faut bien répondre

comme une catégorie»?

«La femme», qu'est-ce que c'est?
Dans le même moment, essayer de déterminer

ce qui constitue notre «identité de

femmes» est un combat perdu d'avance. En

effet, le féminisme, en contribuant à l'émancipation

des femmes et donc à la pluralisation
des identités, a rendu visibles un certain
nombre de clivages. Le mouvement féministe

a montré qu'il existe une fragmentation au
sein même du groupe des femmes, et que les

problèmes des unes ne sont pas forcément les

problèmes des autres. On peut notamment

penser aux oppositions entre féministes
hétérosexuelles et lesbiennes, ou encore à la difficile

situation des femmes de couleur, prises en

étau entre un féminisme blanc et un mouvement

noir machiste.

Paradoxalement, cette pluralisation des

femmes rend caduque toute politique qui
prétendrait représenter « les femmes».

Quelques pistes de réflexion
Cela étant, comment continuer la lutte

féministe? Diane Lamoureux1 ouvre une piste
en postulant que «le sujet du féminisme ne

saurait être les femmes telles qu'elles existent
dans la société hétérosexiste. Il faut qu'il y ait

rupture avec la féminité puisqu'elle est

construite dans un ordre de discours et dans

des institutions sociales qui assignent aux
femmes un rôle subalterne.» Il s'agit donc de

refuser la vision monolithique du féminin que
le patriarcat nous impose et de se fixer pour
objectif la «disparition du féminin»: qu'il se

brouille complètement et devienne de l'ordre
de l'indéfinissable. Cela signifie également

qu'il nous faut refuser l'enfermement dans un

lieu, un discours ou des institutions. Enfin, il

est nécessaire que le féminisme ne reste pas
cantonné aux «enjeux féminins», mais qu'il se

situe dans tous les enjeux sociétaux.

Trouver un moyen de composer avec ces

paradoxes, et surtout trouver un moyen de

mettre en œuvre ces pistes de réflexion, est

probablement l'un des plus grands défis qui
attend la relève féministe.»

1 Les limites de l'identité sexuelle.

Editions du Remue-Ménage, 1 998.


	Dossier
	Relève féministe : nécessité fait loi
	Ancien et nouveau mouvement féministe
	Féministe, moi : jamais ?
	Du féminisme dissimulé au féminisme assumé
	Militantisme : à Lausanne ou à Genève, des copines assurent la relève féministe
	A propos de l'Infokiosk féministe et de la non-mixité
	Comment les contacter ?
	Naître femme ou le devenir ? : le féminisme, un paradoxe en marche


