
Zeitschrift: Femmes suisses et le Mouvement féministe : organe officiel des
informations de l'Alliance de Sociétés Féminines Suisses

Herausgeber: Alliance de Sociétés Féminines Suisses

Band: 85 (1997)

Heft: 1403

Artikel: Portrait d'une potière entre deux terres

Autor: Gordon-Lennox, Odile

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-281169

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-281169
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dossier

PAYSANNES,
PRISE DE
POUVOIR ET
PARTAGE
L'anthropologue Yvonne Preiswerk était
l'une des responsables et animatrices
du séminaire «Créativité, femmes et

développement», tenu en novembre dernier

à l'Institut universitaire d'études du

développement de Genève. Suite à cette
mise en vedette de l'inventivité des

Atricaines, Asiatiques, Latino-américaines

et... des paysannes lucernoises
face aux enjeux des genres et des

chaînes élémentaires, elle évoque les
liens qui réunissent les femmes et la

terre. Existe-t-il des points communs
entre une paysanne suisse et une
paysanne sénégalaise?

De tout temps et partout, par ses
fonctions de production, de reproduction

et d'éducation, la femme s'est
trouvée au centre de la vie communautaire

et familiale, un fait particulière-
" ment visible dans les sociétés dites

rurales et traditionnelles. Le lien qui
unit la femme et la terre est immédiat,
d'autant plus qu'elle a participé à
toutes les pratiques de production de
nourriture, ce qui lui a conféré jadis un
très grand pouvoir.
Une autre donnée relie universellement
les femmes de milieu rural: lorsqu'un
problème concerne la sphère de
production-reproduction et la qualité de
vie, ce sont toujours elles qui montent
au créneau pour répondre aux

urgences, qu'il s'agisse de salubrité
publique, d'éviter des maladies à leurs
enfants ou de créer des jardins familiaux.

Durant le séminaire, l'anthropologue
Corinne Wacker évoquait la transmission

des savoirs entre deux générations

de paysannes lucernoises:

Quel a été l'apport de cette
expérience?
Il est absolument extraordinaire de
constater à quel point elles ont pris un

pouvoir, qu'elles ont ensuite partagé
avec les hommes, alors qu'il se produit
habituellement le contraire. Ces
paysannes ont introduit les nouvelles tech-

14 noiogies bio, se les sont transmises

d'une génération à l'autre et les maris
se sont montrés intéressés à partager
ce savoir sans qu'elles se laissent
rafler le projet. Cela se passe certainement

plus souvent qu'on ne le pense,
mais les femmes restent généralement
discrètes, pour ne pas perdre le peu
de pouvoir qu'elles parviennent à

grignoter... Cette nouveauté amène
beaucoup d'espoir quant à un rapport
équitable entre hommes et femmes.
Le créneau de l'agriculture douce,
moins agressive et demandant de

repenser la qualité de vie, paraît bien

correspondre aux femmes. En Suisse,
elles seraient nombreuses à s'être
engouffrées dans ce créneau, ce qui
apparaît comme vraiment novateur.

De quoi se montrer optimiste
pour l'avenir?
Dans les gouvernements des pays
nordiques par exemple, la forte
présence de femmes laisse se dégager
gentiment une autre qualité de vie.
Avec les générations futures, ce
phénomène sera de plus en plus marqué.
Autant les femmes avancent, autant
les hommes peuvent prendre plaisir à

un nouveau partage des tâches qui
implique aussi celui des pouvoirs et de
la façon de les gérer. Une critique plus
radicale pourrait certes être menée,
mais il est aussi nécessaire de faire

preuve d'optimisme!
(ar)

«Le paysan est
un homme
comme un autre,
sa femme
également avec
ses deux métiers
de paysanne
et de mère
de famille.»

Francis Thévoz, municipal
lausannois, Grand Prix du maire de

Champignac 1996

LA TERRE
FAITE FEMME
MILITE
Lorsqu'en Inde, des femmes embrassent
littéralement les arbres pour préserver les
ressources naturelles d'énergie, elles font de
l'écoféminisme. Lorsqu'en Suède, des
femmes préparent de la confiture avec des
fruits traités aux pesticides et qu'elles
l'offrent aux parlementaires, elles font de
l'écoféminisme. Lorsqu'au Kenya, des femmes de
la Ceinture Verte s'unissent pour planter des
millions d'arbres dans des terres menacées
de désertification, elles font de l'écoféminisme.

Le terme d'écoféminisme fut inventé par
Françoise d'Eaubonne (Le féminisme ou la
mort, 1974) qui en appelait à une revanche
des femmes pour faire reverdir la nature.
Depuis, le concept est devenu mouvement
et, en 1980, une grande conférence fut organisée

à Amherst, aux Etats-Unis, sur le
thème Femmes et vie sur la terre.
A la base de l'écoféminisme, il y a 'idée que
l'incommensurable volonté masculine de
domination de la nature empêche la
continuation de la vie. Autrement dit: trop de
production incontrôlée empêche une reproduction

biologique et sociale contrôlée. Et les
femmes, ancestralement assimilées à la
nature, sont les mieux placées pour faire
prendre conscience de l'inéluctabilité de la
destruction de la planète si l'utopie de la

croissance illimitée n'est pas stoppée.
Tout comme le féminisme, l'écoféminisme
est à la fois théorie et mouvement. Parmi les
nombreuses théoriciennes, citons-en trois
de trois continents: l'Américaine Carolyn
Merchant, l'Indienne Vandana Shiva et
l'Allemande Maria Mies.

Martine Chaponnière

PORTRAIT
D'UNE
POTIERE
ENTRE DEUX
TJEBRES
Denise Millet, nous vous avons choisie car
vous avez une expérience double, celle
d'une céramiste contemporaine et celle
d'une potière traditionnelle africaine.
Comment y êtes-vous arrivée?
J'ai été attirée par l'argile dès l'enfance.
J'avais un grand désir de travailler au tour.
Mais à l'époque, le tournage était un métier
d'homme. On me trouvais trop fluette. Alors
j'ai fait des études de couture! Plus tard,
mariée, avec un enfant, je me suis lancée
dans la céramique presque en autodidacte.
J'ai fait des services de table en grès dur
pour mes amies, des pots, des plats. C'était
la mode de l'artisanat, des choses près de la
terre. J'ai bien vendu. Et puis, les temps ont
changé et moi aussi. J'en avais assez des
objets, je cherchais autre chose. J'ai accepté
un travail de conseillère au développement
organisé par le Bureau International du
Travail. Je me suis retrouvée seule Blanche
dans un petit village de la Haute-Volta (aujourd'hui

Burkina Faso). Il s'agissait d'éviter

Femmes suisses Février 1997



Dossier

l'exode rural en aidant les potières locales à
trouver des débouchés commerciaux pour
leur pots. Le choc a été bouleversant pour
moi. Je suis arrivée dans un village tout fait de
cases en terre, des merveilles, avec une mosquée

comme une immense termitière qui naît
du sol et s'élève en plusieurs tours formant
d'imposantes dentelles d'argile. Devant la
beauté, l'équilibre de cette société où chacun
connaît sa place, c'est moi qui avait tout à
apprendre!
Comment êtes-vous sortie de
cette situation assez surprenante?
Je n'ai pas fait de transfert de technologie.
Les potières du village étaient beaucoup plus
expérimentées que moi, car les fillettes
apprennent à travailler l'argile avant de savoir
marcher! J'ai valorisé leur savoir-faire
traditionnel. Elles ont fait des formes nouvelles de
leur choix, cendriers, cafetières et bols, etc. à
côté de leur production traditionnelle de cinq
formes de pots ronds d'une beauté et d'une
qualité parfaites.
Comment avez-vous réintégré l'Europe
après une telle expérience?
J'ai voulu appronfondir ma connaissance
théorique de ce séjour. J'ai fait un travail de
diplôme à l'Institut universitaire d'études du
développement, La transmission du savoir
chez les potières du Burkina Faso. Je
retourne le plus souvent possible en Afrique.
Parlez-nous du rapport de ces
femmes à la terre et à leur travail
Les potières appartiennent à une caste et se

marient dans cette caste. Les hommes y sont
forgerons. C'est une caste qui est méprisée,
mais crainte. La caste des agriculteurs est
supérieure, car ils honorent la terre et la font
fructifier. Les forgerons la violent en la cassant

pour extraire le minerai et le métal. Les
potières l'exploitent aussi, puisqu'elles
arrachent l'argile. Mais agriculteurs, forgerons et
potières sont complémentaires car le cultivateur

a besoin d'un soc, d'outils et de pots
pour conserver la récolte. Les potières ont
besoin du mil.
Avez-vous observé des rites qui lient?
La région est islamisée depuis deux générations.

Les pratiques anciennes sont supprimées.

Mais les potières ont leurs secrets,
bien gardés de génération en génération. Il y
a des gestes, des tabous mais elles ne
savent pas pourquoi. Le rouge, le sang sont
tabou. Ce que j'ai pu comprendre de leurs
réponses, c'est qu'elles travaillent une
matière molle, l'argile et font des formes
sphériques, creuses comme un utérus. Elles
travaillent avec endurance toute la journée,
sauf les jours où il y a des génies... Les forgerons,

eux, travaillent le dur avec la force et par
intermittence. Ils sont aussi les fossoyeurs et
ils ont un rapport avec l'au-delà, les forces
occultes.
Notre culture doit vous paraître assez
terne après ces séjours. Comment vit
une potière suisse?
Je travaille selon la technique de l'argile
lissée, polissée, avec une cuisson douce,
comme je l'ai appris en Afrique.
Au début il y avait le chaos, puis l'eau s'est
séparée et la terre est apparue...
Les mythes de la création du monde se répètent,

se précisent et se copient depuis
l'origine de l'humanité. Selon les climats, les
topographies, les cultures, ils insistent sur tel
ou tel ordre dans l'émergence des éléments.
Mais toujours il y a la terre, la mère nourricière,

la créatrice et la gardienne des plantes,
des animaux, de l'humanité.

Odile Gordon-Lennox

Dans nos terres occupées par les guerriers

romains, cette terre-mòre a été vénérée

sous la forme de la déesse Cérès, qui
faisait mûrir le blé. Son nom vient de crescere

- qui fait croître - et nous poumons
encore l'évoquer en contemplant nos
riches champs de céréales. Cybèle lui a
fait une forte concurrence. Cybèle venue
d'Orient, appelée Déméter en Grèce,
personnifie la puissance végétative sauvage
de la nature. Les aventures de Perséphone,
sa fille, condamnée à passer une partie de
l'année sous terre, interprètent le rythme
cyclique de la végétation et des cultures.
Quand Déméter a quitté l'Olympe pour partir
à la recherche de sa fille enlevée par le dieu
des Enfers, la terre est devenue stérile.
Déméter dans sa détresse s'arrêta à Eleusis,
en Attique. Depuis lors, les mystères de la
fécondation et du renouveau furent célébrés
dans cette ville, un des grands sanctuaires de
l'Antiquité, par des rites d'initiation dont le
secret a été bien gardé. Déméter est le plus
souvent représentée couronnée de blé,
entièrement vêtue car la terre cache le secret de
sa force fécondante. Sa fille inspire peut-être
nos fermières à planter tant de fleurs autour
de leurs maisons.
Déesses plus anciennes encore sont Gaia,
mère de tous les dieux et Tellus - féminine
malgré ce nom - qui représente la terre fertile
dans les mythes grecs des origines. On leur
faisait épouser le ciel ou la mer, nécessaires à
leur fertilisation. Cette union avec un autre
dieu, de l'espace, comme le soleil, ou de
l'eau est presque universelle, à part quelques
rares cas de parthénogénèse. Les histoires
varient selon l'aridité du lieu, son climat chaud
ou humide...
Le secret de la fécondation de la terre qui se
passe dans l'obscurité et l'humidité a inspiré
les rites propitiatoires. Toutes ces grottes et
ces cryptes, ces lieux sacrés où les femmes
vont prier pour leur fécondité et les hommes
pour de bonnes récoltes, ils existent depuis
la nuit des temps. Le christianisme les a
admis, récupérés, substituant aux anciennes
déesses terre la mère de Dieu, Marie. Dans
les sanctuaires très anciens, elle est souvent
représentée par une vierge noire et parfois
d'allure plutôt sauvage.
Le parallèle entre la fécondation de la terre et
celle de la femme se retrouve dans les
mythes agraires les plus divers, éloignés
dans le temps ou l'espace. L'homme laboure
avec le soc, dur comme un sexe masculin, la
femme enfouit et accompagne la graine, la

transplante quant il s'agit du riz, la fait germer

pour le manioc. Dans la Bible, la femme
est un champ dont il faut prendre soin, etc.
Pour certains peuples primitifs, le fœtus
humain vient directement de la terre où il a
vécu une transformation qui répète celle de
la création du monde. Les traditions des
Indiens Aché du Paraguay exigent que le
nouveau-né soit étendu sur la terre dès l'instant

de la naissance puis élevé dans les airs,
accepté parmi les hommes debout.
Si l'être humain vient de la terre, il y retourne
après sa mort. La déesse terre en retire une
puissance toute spéciale sur le sort des
humains et sur la mort. Cette dualité déesse
créatrice - déesse de la mort et du renouveau
renforce le sentiment de mystère et de peur
qui pèse sur les humains. L'image d'une
terre-mère dont le vagin est denté et qui peut
dévorer ses enfants est très répandue, mais
n'est pas forcément perçue comme négative.
Certaines croyances y voient l'étape nécessaire

pour le renouveau. Les rites de sacrifice

d'un être vivant, humain ou animal,
accompagnaient souvent le culte de la
déesse terre créatrice et existent encore
dans certaines religions où le symbolisme du
sang est très fort. La déesse terre Catlicue
du Mexique aztèque exigeait de tels sacrifices.

Elle partage avec Déméter d'être
entourée de serpents, sur sa jupe.
Ce lien avec l'autre monde par la terre a
encore d'autre ramifications. Selon certains
anthropologues, il expliquerait la prépondérance

des femmes dans le chamanisme. Les
femmes ont ce don de deviner, d'interpréter,
d'être l'intermédiaire avec un au-delà dont la

porte est bien souvent sous terre. La Pythie
de Delphes rendait ses oracles en s'inspirant
des exhalaisons qui montaient d'un gouffre
béant.
A notre époque, une mouvance féministe
s'intéresse à ressusciter l'équilibre des temps
anciens liés au culte d'une déesse mère-
terre, plus douce pour notre univers, porteuse
d'harmonie entre les êtres et de respect de la
nature. La preuve de l'existence de ces paradis

perdus n'est pas facile à faire, mais la
recherche féministe qui repense les interprétations

masculines en archéologie et en
ethnologie donne une piste à suivre. Une étude
comparative des religions centrée
sur les thèmes de la naissanc
du sacrifice, des rites de
passage et de la mori
éclaire de manière
passionnante le
mythe de la mèri
qui est si souve
notre terre.
(ogi)

Chez les Indiens Jivaro d'Equateur, la terre-
mère s'appelle Nunui. Elle s'occupe de la
croissance du yuca, le manioc, leur nourriture
de base. Chaque femme doit attirer Nunui
dans son lopin. Aperçue au cours de rêves ou
de séances hallucinogènes, elle est petite,
grosse et vêtue de noir. Elle aime danser la
nuit dans les jardins bien préparés. Cachée
sous terre pendant la journée, elle fait pousser
les plantes. Les femmes se lèvent à l'aube et
chantent une petite chanson pour lui donner
le temps de se cacher sous terre... Les
femmes enterrent des pierres de couieur, les
bébés de Nunui, qu'elles placent dans des
endroits secrets de leur jardin.
Plus au sud, c'est Pachamama qui fait pousser

la nourriture. Elle est exigeante et
demande des libations et des offrandes.
Négligée, elle se venge en infligeant sa maladie,

la pacha. Au moment des semailles, les
Incas lui sacrifient un lama dont le sang fertilise

le sol. Les femmes savent quand elle a
ses règles et ne doit pas être dérangée. On
parle peu de Pachamama dans les
chroniques mais son culte est bien vivant. Son
image se cache souvent derrière celle de la
Sainte-Vierge. 15

Femmes suisses Février 1997


	Portrait d'une potière entre deux terres

