
Zeitschrift: Femmes suisses et le Mouvement féministe : organe officiel des
informations de l'Alliance de Sociétés Féminines Suisses

Herausgeber: Alliance de Sociétés Féminines Suisses

Band: 83 (1995)

Heft: 12

Rubrik: Dossier

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ces femmes
qui nous conduisent
sur la voie des Cieux
Pour ce dossier de décembre, sans posélytisme,
Femmes Suisses rend hommage au rôle
qu'ont joué et que jouent encore les femmes
dans le développement de la vie spirituelle.

Femmes
Suisses a plus d'une fois parlé

du développement de la théologie
féministe. Elle n'a en revanche guère

traité du rôle des femmes dans le domaine
plus large de la spiritualité, où pourtant il a

toujours été et est encore important. Il l'est
même face à celui que confère aux
hommes le pouvoir de la distribution des
sacrements.

Hier
L'importance du rôle des femmes tient, en
partie du moins, au fait que ce sont elles
généralement qui, dan.s le contact avec le
petit enfant, déposent dans son cœur les

premiers jalons d'une vie spirituelle. Déjà
par les berceuses:

Petit enfant, dors sans alarme.
Et si quelque frayeur te prend.
Pense à Dieu qui sèche les larmes,
Petit enfant, petit enfant.

Au temps des cathédrales, on n'avait pas
d'abécédaire, et les mères enseignaient le
b-a-ba dans leur psautier ou leur livre
d'heures, et faisaient également répéter le
Credo et l'Ave Maria.

Ce sont les couvents de femmes qui ont
créé les premières, et d'ailleurs longtemps
les seules écoles pour les filles. Au XVIIe
siècle, les ursulines ne gardaient leurs
pensionnaires qu'une année, le temps
d'apprendre le catéchisme. Port-Royal, au
contraire, avait une conception globale de

l'éducation, tout l'enseignement devant
tendre à la formation du caractère et à

l'éveil de la vie spirituelle; sans cependant

qu'on ait cherché par là à recruter
de futures religieuses.

Plus d'un couvent de femmes est devenu un
centre culturel. On y a copié et conservé de

précieux manuscrits, tout comme dans les

couvents d'hommes. Rappelons enfin le
rôle des abbesses: elles avaient la responsabilité

non seulement du temporel, mais aussi
du spirituel dans leur monastère, comme les

abbés, même si c'était un prêtre qui venait
confesser les moniales et dire la messe.

Aujourd'hui
Y a-t-il encore lieu de parler
du rôle des femmes dans le
domaine de la spiritualité,
alors que les églises se vident,
que les croyances proprement
religieuses se heurtent à

l'individualisme et au matérialisme,

qui semblent des
éléments dominants dans nos
sociétés?

Le rôle des mères auprès des petits
enfants n'a guère changé. On chante
encore les berceuses de nos grand-
mères. Et si plus d'une femme hésite
à parler de ses convictions avec ses

propres enfants, un très grand nombre
s'engagent comme catéchistes,
comme autrefois dans ce qu'on appelait

l'école du dimanche. Elles comblent

l'absence d'enseignement
religieux à l'école, depuis que celle-ci
est laïque. Elles relaient ainsi
pasteurs et curés, trop peu nombreux
pour assumer toutes leurs tâches
paroissiales. Sans compter que les
femmes savent souvent trouver
avec plus d'imagination le langage
que les enfants peuvent
comprendre.

D'ailleurs, de nombreux signes
montrent qu'existe toujours le
besoin de trouver un sens à sa vie.
Les sectes se multiplient, comme
si elles répondaient mieux à

l'aspiration à la transcendance, ou au
besoin de sécurité intérieure, de
se sentir encadré et guidé. On
recherche aussi, autre signe, les
occasions d'aller, comme le dit la
langue courante, au bout de soi,
de se dépasser, de s'épanouir, de
s'éclater. Beaucoup de
religieuses et déjeunes non engagés
dans l'église trouvent une
réponse à leur soif d'absolu en
participant à des programmes d'aide dans
le tiers monde ou le quart monde

Femmes



Communautés
contemplatives

Une publication récente* a rappelé ou
peut-être révélé qu'il existe encore, en
Suisse romande, dix-sept communautés
contemplatives, dont treize sont des maisons

de femmes. Par de très belles
photographies, par quelques indications sur les

règles qui gouvernent ces maisons et leurs
activités, par des citations extraites de
conversations avec les moniales, sur des

sujets comme «le silence de Dieu» ou «la
chasteté et les blessures de l'amour», on a
le sentiment d'entrer en contact avec les
quelque trois cents femmes qui habitent la

Maigrauge à Fribourg, la Fille-Dieu à

Romont, Grandchamp à Areuse ou
Géronde à Sierre.

Remarquons tout d'abord que l'ouverture
de ces maisons à un journaliste et à un
photographe eût été impensable il y a
quelques années. On voit qu'elles ont
toutes en commun d'être en évolution et à

la recherche d'une forme d'existence qui
rejoigne les préoccupations du monde
actuel. Quel que soit l'ordre dont elles
dépendent, qu'elles soient cisterciennes,
dominicaines, bénédictines, clarisses, visi-
tandines, carmélites ou encore protestantes,

toutes ont pour vocation «le service
de Dieu» par la célébration des offices, la
méditation et la prière, mais à côté, sur le
même plan, la vocation d'aider leur
prochain en servant de lieu de retraite, de
rencontre, d'accompagnement pour des gens à

la recherche d'eux-mêmes ou d'un équilibre

intérieur qu'ils ne trouvent plus, peut-
être momentanément, dans leur vie
quotidienne.

Certes, seules quelques âmes touchées par
ce qu'on appelle la grâce, sont-elles
appelées à vivre «sous le regard de Dieu»,
dans l'obéissance, la pauvreté et le silence
des communautés contemplatives. Et
certes, l'aide qu'elles peuvent offrir ne
convient-elle pas à tout un chacun. Mais
même si elles ne peuvent aider ainsi que
quelques-uns, et les femmes semblent
particulièrement s'y vouer, c'est déjà
beaucoup. Et surtout, leur présence parmi nous
aujourd'hui encore peut être comprise et

reçue comme un témoignage, un rappel, un
repère. Le signe que dans un monde qui
semble trop souvent livré à la haine et au
malheur, il y a encore de la place et un rôle

pour l'amour.

Perle Bugnion-Secretan

* Patrice Favre, Jean-Claude Gadmer,
o Rencontres au Monastère, Editions Prier,

_°_ Témoigner. CP 56 1 1 70 1 Fribourg.

ht ht Zittiteti

Hildegarde de Bingen recevant la lumière divine

Les
CD Ordo Virtutum et récemment Les chants de l'extase* ont

rendu Hildegarde de Bingen célèbre dans les pays francophones.
Elle l'était déjà en Allemagne et en Suisse allemande. En outre, la

médiéviste Régine Pernoud vient d'en donner une biographie**, qu'elle
sous-titre Une conscience inspirée du XIIe siècle.

Hildegarde naît à la fin du XIe siècle, dans le Palatinat. Très tôt, elle est
confiée à une jeune femme qui réside dans un couvent de bénédictines
du voisinage. Elle apprend à lire et apprend la musique. Encore enfant,
elle a des visions mystiques. Elle les tient secrètes. Mais plus tard, ces
visions se multipliant et s'approfondissant. elle sent qu'elle doit les
partager avec sa communauté. Elles feront l'objet de trois gros manuscrits.
superbement illustrés.

Bientôt, elle fonde à Bingen son propre couvent. Malgré ses charges
d'abbesse, elle écrit encore deux livres de médecine basée sur les plantes
qu'elle cultive dans le jardin de l'abbaye. Elle compose plusieurs
centaines de pièces de musique pour ses moniales. Elle les appelle symphonies,

c'est-à-dire harmonies cosmiques, ce qui correspond à ses visions.
Elle y loue Marie, «en qui Dieu s'est fait humain». Ces symphonies sont
notées dans le scriptorium du couvent.

La réputation de Hildegarde ne cesse de s'étendre. Elle prêche dans les
cathédrales de Cologne et d'Aix. On note ses sermons. L'empereur
Frédéric Barberousse, le pape. Bernard de Clairvaux qui va prêcher la
croisade, la consultent. De Paris, en 1 148, un correspondant lui écrit: //
est dit que vous serez élevée au ciel, que bien des choses vous seront
révélées, et que vous écrirez de grandes œuvres et découvrirez des
chants nouveaux.

Perle Bugnion-Secretan

* Deutsche Harmonia Mundi BMG.
Editions du Rocher. Monaco. 190 pp. et 16 reproductions couleurs.

Femmes suisses Novembre IW5



¦
Sœur Emmanuelle se confesse

«Tout ce que j'ai pu faire, j'ai pu le
faire parce que je suis religieuse. La
vie religieuse m'apporte une règle et
une communauté.

Je crois que l'important pour moi n'est
pas tellement de vivre avec [ses enfants
chiffonniers du Caire], que de faire
vivre. Ce qui m'intéresse, c'est cette
passion, cette rage de vivre que je veux
transmettre.

Depuis le début de ma vie religieuse,
c'est-à-dire depuis plus de soixante-
cinq ans, j'ai dit non trois fois parce
que c'était ma conscience qui me
dictait de dire non. Ce qui est d'ailleurs
parfaitement admis par la règle.

C'était l'échec. Le double échec
même. Quarante ans après, je remercie
le Seigneur d'avoir vécu ces années-là.
Le fait d'avoir ainsi touché le fond
pendant trois ans, dans l'impuissance
et l'anéantissement le plus total, m'a
forgé une âme de pauvre, de pauvre au

sens spirituel.

Ce qui fait la qualité de l'homme, ce
n'est pas sa religion mais son sens de la
fraternité.

Ce qui me frappe et ce qui m'étonne.
c'est qu'en Europe aussi la femme
semble être restée très tributaire de

l'homme.

La lutte que je mène maintenant ne me
demande plus de courir et de me bouger.

Au contraire. A la chapelle, en
restant très silencieuse, je laisse pénétrer
dans mon cœur et dans mes pensées les
drames du monde, les souffrances de
mes correspondantes.

La retraite: j'ai beaucoup réfléchi à ce
mot là [...1. Et puis il y a la retraite dans
notre sens à nous, chrétiens, quand on
part pendant quelques jours pour réfléchir,

méditer et prier.»

Perle Bugnion-Secretan

Sœur Emmanuelle, Entretiens avec
Marlène Tuininga, Le paradis, c'est les
autres. Ed. Flammarion. 160 pp.

Saint-Jean de Miistair
En

allemand, Ofenpass, en romanche
Umbrail. C'est, au-delà du Parc
National, quasi sur la frontière

italienne, un passage à travers les Alpes qui
relie la vallée du Rhin à la Lombardie et
au Tyrol. Les Romains l'utilisaient déjà.
Charlemagne y fit construire un monastère

qui n'a cessé d'exister.

Les murs de l'église ont été littéralement
couverts, entre 806 et 881 déjà, de
fresques disant l'histoire du salut selon la
révélation biblique. A commencer par la
vie de David, ancêtre de Jésus, jusqu'à la
Résurrection et au Jugement dernier, selon
une thématique bien précise et une
conception globale qui veulent rendre

compte de la totalité du message chrétien.

Au XII1-" siècle, le couvent passe aux
mains d'un groupe de bénédictines. C'est
l'époque du triomphe de l'art roman,
l'époque où Hildegarde fait de son couvent
de Bingen un haut-lieu de la chrétienté.

Depuis lors, à Miistair ou Münster, des
bénédictines prient et travaillent selon la
Règle de saint Benoît, quelque peu adoucie

par sa sœur sainte Scholastique pour
ne pas imposer aux femmes une vie trop
rude. Partout, à Miistair comme à la Fille-
Dieu à Romont, c'est la même vie,
rythmée par les mêmes offices célébrés
aux mêmes heures. La même vie vouée au
service de Dieu et à celui du prochain.
Une vie faite de chasteté, d'obéissance, de

pauvreté et de silence, de travaux domes¬

tiques, travaux agricoles en été, broderie
en hiver, de méditation et de prière.
Universalité et pérennité de la Règle de
saint Benoît.

Les bâtiments conventuels ont été entretenus

et agrandis par les moniales selon les
besoins. L'église a été restaurée récemment.

Les fresques carolingiennes, qui ont
subsisté douze siècles, sont une telle
rareté que le monastère, haut-lieu de l'histoire

de l'art, a été inscrit sur la liste de

l'UNESCO des monuments d'importance
mondiale, au même titre qu'Abu-Simbel
ou Versailles.
Louise Gnädinger et Bernhard Moos-
brugger c/b Miistair, éd. Pento, Zurich.
60 reproductions.

Perle Bugnion-Secretan

Femmes suisses Novembre IW5



¦SUB

Je vous salue Marie,
Eve et les autres...

Trois livres, parmi beaucoup d'autres, font état des recherches récentes
dans le domaine de la spiritualité au féminin.

Sous-titré:
Le rôle des femmes dans la

transmission de la foi1, la religion de

ma Mère était le thème d'un séminaire

qui a réuni, au Collège de France,
chercheurs et surtout chercheuses,
catholiques, protestants et orthodoxes, sous la
direction du professeur Delumeau.

Les sources d'information sur le Moyen
Age sont sporadiques. Elles permettent
cependant de comprendre «la présence
grandissante ou en tout cas plus voyante
des femmes dans l'instruction religieuse
des filles à partir du début du XVIle siècle
et la multiplication progressive, avec son
apogée au XIXe siècle, des congrégations
d'enseignantes.» Cette «mission de
toujours des femmes» a été accompagnée de
persécutions, depuis celles décrétées par
les empereurs romains jusqu'à celles
décrétées par Louis XIV contre les
réformées, et par le Kremlin contre les
religieuses dans les pays de l'Est.

Les recherches - une vingtaine d'études -
n'occultent pas le conflit permanent, tout
au long des siècles, qui empêche la femme
qui enseigne la religion, de trouver sa juste
place dans la plupart des Eglises.

La laïcisation de l'école a fait disparaître
l'enseignement religieux. De nombreuses
femmes s'engagent alors volontairement
dans la catéchèse. On estime que celle-ci
est assurée à plus de 80% par des femmes.
Les protestantes jouissent d'une plus
grande liberté dans la présentation et
l'interprétation des textes bibliques. Les catholiques

restent soumises à un certain
contrôle du clergé.

Une Française, pastcure, remarque dans sa
contribution que «tout au long de son
histoire, la femme a souffert d 'une image
abstraite qu'on lui appliquait d'office. Il y
avait deux images de femmes qui lui
disaient son être: Eve, femme fatale, séductrice,

tentatrice, coupable, et son devoir-
être: Marie, femme idéalisée, vierge, pure,
sage, mère...» Reste ouverte la question de
savoir si on va vers un ministère pastoral
spécifiquement féminin?
1 La religion de ma Mère, éditions du Cerf.

10

Marie, qui es-tu?

L'auteur de Marie, qui es-tu?2, le professeur
Cuvillier, enseigne le Nouveau Testament à

la faculté protestante de Montpellier.
Pendant deux ans, il a cherché avec un

Parmi les multiples illustrations de la Vierge, celle de Jean Fouquet, peinte en 1451.

groupe de jeunes couples la réponse à la
question-titre. Il a relu tous les textes du
Nouveau Testament qui font allusion à

Marie, en les replaçant dans l'ordre
chronologique de leur rédaction: Paul dans son
épître aux Galates, Marc, Matthieu, Luc,
Jean, l'Apocalypse, les évangiles
apocryphes.

A travers ces textes, on voit s'imposer peu
à peu la présence de Marie. On passe ainsi
de son absence et du silence chez Marc au
Magnificat chez Luc, et à la vision de la
femme de l'Apocalypse: vêtue de soleil, la
lune sous les pieds, et sur la tête une
couronne de douze étoiles. Il y a aussi les

quelques versets qui parlent des relations
de Jésus avec sa mère, ses frères, sa
famille. Et au-delà, les récits des évangiles
apocryphes qui semblent de pures inventions.

Recherche scrupuleuse qui n'ajoute ni ne
retranche rien aux textes bibliques. Les
replaçant dans le contexte historique et
ecclésiastique qui les a vu paraître,
Cuvillier leur restitue leur signification
théologique. «// n'y a pas grand'chose èt

dire qui ressemble à ce à quoi nous
sommes habitués. Il y a par contre beaucoup

à dire, à travers les différents visages
de Marie que nous proposent les auteurs
bibliques sur l'existence humaine devant
Dieu.» L'existence humaine avec sa fini-
tude, mais aussi et surtout l'exemple d'une
mère qui, possessive au début, devient
croyante et se met à l'écoute de son fils. De
même, «l'évangile bouleverse la vie de
l'individu et le met en chemin sur des

routes nouvelles».

2 Marie, qui es-tu? Ed. du Moulin.
CH-1041 Policz-Ie-Grand. 100 pp.

Femmes suisses Novembre 1995



Le Fraumünster
de Zurich

Deux grandes églises témoignent du passé
de Zurich: le Grossmünster sur sa colline,
avec ses coupoles baroques dorées, qui
appartenait à un monastère de bénédictins,
et le Fraumünster, plus discrètement
installé au bord de la Limmat, qui était
l'église de l'abbaye bénédictine de Notre-
Dame, d'où son nom. C'est cette abbaye-là
qui est à l'origine du développement
économique, politique et culturel de Zurich.
Son histoire vient enfin d'être contée en
détail par un théologien féru d'histoire.
Le Fraumünster a été fondé par l'un des
fils de Charlemagne comme une abbaye
bénédictine pour des femmes de la petite
noblesse du sud de l'Allemagne. Elle a eu
la chance d'avoir dès le début une série de
femmes remarquables, qui ont joué pleinement

leur double rôle d'abbesses: responsables

du spirituel de leur monastère, et
responsables des grands biens dont
l'abbaye a été dotée au cours des ans. Elles ont
développé les moulins au bord de la
Limmat, moteurs du progrès agricole et

économique de la région. Elles ont attiré
des artisans par des immunités fiscales et
politiques. Au XIIIe siècle, l'abbaye était le
suzerain de fiefs allant de Berne, y compris
aux bords du Rhin et, par dessus le
Gothard, aux vallées alpines d'Uri.
L'abbesse avait le rang de prince de

l'Empire, et on peut dire sans exagérer que
c'est elle qui gouvernait Zurich, plus que
les bourgeois eux-mêmes. Dès 1230, elle
accordait des franchises aux collectivités
alpines et nouait des liens avec les
territoires qui allaient, quelques années plus
tard, former la Confédération. Mais outre
les domaines économique et politique,
l'abbaye n'avait pas été inactive dans le
domaine culturel: elle avait fondé les
premières écoles et dans son scriptorium on
copiait parmi les plus beaux manuscrits de

l'époque.

Mais, dans le Fraumünster cependant.
comme dans d'autres abbayes bénédictines,

un certain laxisme avait peu à peu
remplacé la stricte observance de la Règle,
et les dernières abbesses s'étaient montrées
incapables de réformer leur monastère. Si
bien qu'un beau jour de 1524, un jeune
prédicateur, venant de Wildhaus, s'étant

mis à prêcher, non la réforme, mais la
Réformation, l'abbesse a compris que son
temps était passé, et elle s'est éclipsée avec
ses dernières moniales.

Zwingli a repris en quelque sorte le rôle de
l'abbesse, introduisant à Zurich et de là
faisant rayonner, jusqu'en Angleterre par
John Knox. sa conception personnelle de la
spiritualité et de l'ecclésiologie. La voie
était libre qui allait permettre le prestigieux
développement économique et culturel de
Zurich au XVIIIe siècle.

Relevons, pour l'amusement de la Suisse
romande, qu'à l'origine de l'histoire légendaire

de Zurich, il y a les saints, Félix et
Regula, qui auraient été deux rescapés du
massacre de la légion thébaine à Saint-
Maurice. Et que la bonne reine Berthe qui
parcourait le Pays de Vaud sur sa blanche
haquenée tout en filant, était la fille d'une
abbesse du Fraumünster.

Ziirich und
Vogelsanger.
500 pp.

Perle Bugnion-Secretan

sein Fraumünster, Peter
Ed. Neue Zürcher Zeitung.

Le Fraumünster de Zürich est à l'origine du développement économique, politique et culturel de la ville.
11

Femmes suisses Novembre 1 995



Les moniales de la Fille-Dieu
Caressée par les eaux de la Glâne, l 'abbaye de la Fille-Dieu abrite des sœurs

qui ontfait vœu de vivre dans la pauvreté communautaire.

12

Le
29 octobre 1995, fait

exceptionnel, trois
Suissesses ont été béatifiées

à Rome:
- Marie-Thérèse Scherrer,
fondatrice de la grande maison

dTngenbohl SZ, avec
entre autres son école pour
les filles,
- Marie-Bernarda, qui a
fondé en Colombie un couvent

à vocation missionnaire,

- Marguerite Bays, qu'on
vénère à la Fille-Dieu depuis
plus de cent ans.

La Fille-Dieu, c'est cette
petite abbaye cistercienne
construite au XIIIe siècle au
bord de la Glâne. au pied de
la colline de Romont. Elle
n'a cessé d'exister depuis
lors. Au XIXe siècle, comme
le nombre des religieuses
diminuait et, croyait-on, la
ferveur de la population, on
a cru bon de partager l'église en deux
et d'installer l'hôtellerie dans l'une des
moitiés. Mais depuis quelques années,

une énergique abbesse (au demeurant
professeur de physique nucléaire avant
d'entrer en religion), a entrepris de
restaurer l'église, de pur style roman, et
de lui rendre sa taille et sa beauté. On a

remis une croix de fer forgé et un coq
sur le clocher, on a rouvert une hôtellerie

dans l'un des bâtiments de
l'abbaye, celle-ci est prête à recevoir les

nombreux hôtes et groupes qui demandent

à venir pour des rencontres ou des

retraites.

Marguerite Bays (1815-1879), qu'on
appelait «Goton», est une fille du pays.

Fille-Dieu la considère
comme l'une des siennes.

Depuis longtemps, on espérait

sa béatification. Le vœu
le plus cher de la Fille-Dieu
est maintenant exaucé.
Marguerite aura dorénavant
sa place non seulement dans
le cœur et la mémoire des
moniales,
l'autel.

mais aussi sur

Marguerite (1815-1879) vénérée à la Fille-Dieu depuis plus de 100 ans, béatifiée
le 29 octobre dernier à Rome.

Elle l'ait un apprentissage de couturière
et de tailleuse. Elle gagne sa vie en

exerçant son métier de ferme en ferme
dans son village de Siviriez. Elle se

met souvent au service des plus
pauvres. Et tout en cousant elle médite.
principalement sur la Passion de Jésus,
et elle prie. Elle prie à longueur de

journée. Sa filleule étant devenue
abbesse de la Fille-Dieu, elle s'y rend
fréquemment. Cependant, elle ne

troque pas son habit de paysanne fri-
bourgeoise, avec son sévère tablier,
pour l'habit des cisterciennes. Mais sa
vie est un tel modèle de ferveur, et déjà
de sainteté, qu'on l'autorise à faire ses
retraites annuelles dans la clôture. La

Le concile de Vatican II
amène des changements.
Entre autres, les sœurs
converses sont admises à

participer à l'office choral.
elles ont dorénavant voix au

chapitre et à l'élection de
l'abbesse. Le français est
introduit dans la plupart des
offices, si bien qu'on va
jusqu'à exprimer la crainte que
le chant grégorien, qui est
une richesse, qui fait partie
du patrimoine du monastère,

n'en vienne à dispa-
fait. les religieuses de la
viennent d'enregistrer une

cassette* avec des voix d'une pureté...
angélique.

Quant à l'église, Notre-Dame de la
Fille-Dieu, les travaux de restauration.

y compris des fresques, sont tout à fait
en voie d'achèvement. L'église sera
reconsacrée le 10 avril 1996, six
siècles jour pour jour après sa fondation.

Perle Bugnion-Secretan

* Liturgie des heures. S'adresser à la

Fille-Dieu. Romont.

raître. En
Fille-Dieu

Femmes suisses Novembre 1 995


	Dossier
	Ces femmes qui nous conduisent sur la voie des Cieux
	Hildegarde de Bingen
	Soeur Emmanuelle se confesse
	Saint-Jean de Müstair
	Je vous salue Marie, Eve et les autres...
	Les moniales de la Fille-Dieu


