
Zeitschrift: Femmes suisses et le Mouvement féministe : organe officiel des
informations de l'Alliance de Sociétés Féminines Suisses

Herausgeber: Alliance de Sociétés Féminines Suisses

Band: 81 (1993)

Heft: 2

Rubrik: Dossier

Autor: Ricci-Lempen, Silvia

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DOSSIER

eleu*

Interviews: Brigitte Polonovski-Vauclair
et Silvia Ricci-Lempen
Rédaction du dossier:

Silvia Ricci-Lempen

Les
femmes ne sont pas Dieu.

Les femmes ne sont pas tout
à fait Dieu. Il leur manque
très peu pour l'être. Il leur

manque beaucoup moins qu'à l'homme.
Les femmes sont la vie en tant que la vie
est au plus près du rire de Dieu. Parce

que ce sont les hommes qui font les
Eglises, il est inévitable que les Eglises se
méfient des femmes, comme d'ailleurs
elles se méfient de Dieu.»

Ces lignes écrites par un homme, l'écrivain

français Christian Bobin. dans un livre
récemment paru consacré à Saint François
d'Assise1, formulent l'hypothèse d'un
accès privilégié des femmes au divin -
accès qui serait immédiat, naturel, spontané,

non entravé par les pesanteurs de la
raison raisonnante masculine. Et, en même
temps, elles renvoient à une réalité qui a

été et est encore dans une plus ou moins
grande mesure le fait de toutes les
religions: l'exclusion des femmes de la gestion
du domaine terrestre du sacré, accaparé par
les hommes, détenteurs de tous les
pouvoirs.

Terrain piégé
Comme le dit Isabelle Graesslé, pasteu-

re, directrice du Centre protestant d'études
à Genève et docteure en théologie, la question

de la spiritualité féminine est «un
terrain piégé». Piégé par la problématique de
la différence qui traverse, on le sait, toute
la réflexion féministe contemporaine.

Ainsi, beaucoup de femmes, en particulier
dans les Eglises chrétiennes, revendiquent

aujourd'hui une approche «holistique»

de la vie spirituelle, caractérisée par
un intérêt marqué pour le corps, l'exercice
des sens, les éléments naturels, l'écologie
et les cycles de vie, la dimension esthétique,

les symboles. Leur démarche, issue
de la conscience d'une spécificité féminine,

vise néanmoins une transformation

d'ensemble des traditions

spirituelles au
sein desquelles elles
évoluent.

Mais, note la
théologienne genevoise,
le risque est grand
que cette démarche
se transforme en un
instrument
supplémentaire de marginalisation:

il suffit de

peu pour que les
femmes, «décoratives
et décoratrices»,
porteuses de beauté, se

retrouvent cantonnées

dans des rôles
sympathiques mais
mineurs, avec leurs
bougies, leurs jolies
nappes et leurs
bouquets de fleurs...

Isabelle Graesslé
met le doigt sur les
effets pervers que
peut avoir l'émergence,

même librement
voulue par les
femmes, de la différence

sexuelle dans
la vie spirituelle.
Cette différence
nouvelle peut être utilisée

par les systèmes
religieux masculins
aux mêmes fins de
discrimination que la
bonne vieille «nature
féminine». Au nom
de laquelle, pour
prendre des exemples aussi hors des
religions chrétiennes, la tradition juive orthodoxe

exclut les femmes de certaines
pratiques religieuses (naturellement plus
réceptives à la vie spirituelle, elles auraient
moins besoin de prier que les hommes!) et
la tradition islamique leur interdit l'accès à

certaines fonctions (comment pourraient-
elles faire appliquer la loi de Dieu, elles
dont la nature les porte à aimer et non à

condamner?).
Ces exemples sont mentionnés respectivement

par le rabbin Garai, de Genève, et

La femme a-t-elle accès au divin? Dans la représentation ésotérique,
le principe du dualisme universel est évident.

par Hafid Ouardiri, de la mosquée du Petit-
Saconnex (voir encadrés).

Le Christ
n'est pas femme

On connaît, sur un autre registre, l'argument

massue de l'Eglise catholique pour
refuser l'ordination des femmes: le prêtre
par excellence est le Christ lui-même, et le
Christ était un homme... Oui. décidément,
le maniement de la différence sexuelle dans

1 1

Femmes suisses Février IW3



Une femme imam? Oui, mais...

Pour Haliti Ouardiri, chargé des relations publiques de la mosquée du Petit-Sacon-
nex. la spiritualité s'exprime indissociablement, pour l'être humain, à travers trois
relations: celle avec son créateur, celle avec lui-même et celle avec les autres. Dans la
religion islamique, ces trois relations ne nécessitent pas de médiation, de sorte que l'imam.
contrairement aux ministres d'autres religions, ne revêt qu'un simple rôle de guide. Le
problème de savoir si la femme peut servir de médiatrice entre les êtres humains et
Dieu ne se pose donc pas en ces termes.

Il s'agit seulement de savoir si une femme peut acquérir suffisamment de sagesse et
de connaissance pour devenir imam, et elle le peut, car la connaissance islamique est
ouverte à tout le monde. S'il n'y a pas de prophétesse dans le Coran, il existe dans la
tradition islamique des figures de femmes exemplaires en matière de spiritualité.

Une femme peut donc devenir imam... mais seulement dans des communautés de
femmes! Si un homme est présent, c'est à lui que revient ce rôle. Interrogé sur les
injustices qui frappent les femmes dans la loi islamique, notre interlocuteur explique que
ces injustices résultent d'un parasitage par les hommes du message de Dieu.

le champ religieux est plein d'embûches.
Pour ne pas jeter le bébé avec l'eau du
bain, c'est-à-dire pour ne pas jeter la
différence avec l'injustice, la seule voie qui
s'ouvre aujourd'hui aux femmes croyantes,
quelle que soit leur confession, semble bien
être de réclamer haut et fort la pleine cl
entière reconnaissance de la bisexualité
intrinsèque du dix m.

Ce qu'il s'agit de montrer, en somme.
c'est l'incomplétude radicale d'un Dieu
réduit à sa part masculine. Isabelle Graesslé
s'attache par exemple, dans un article intitulé

«L'Esprit, une réponse à la féminité de

Dieu»2, à montrer les qualités à consonance
féminine (quoique universellement extensibles

à l'humain) du Saint-Esprit, principe
créateur et maternel (au commencement du
monde, l'esprit planait au-dessus des eaux).
principe d'incarnation (l'esprit donné à

Marie), etc.
Marie-Josèphe Lâchât, directrice du

Bureau de la condition féminine du Jura et

DOSSIER

catholique engagée, a entrepris il y a deux
ans des études de théologie à l'Université
de Strasbourg pour «tenter de retrouver le

message authentique de libération adressé

par l'Evangile aux femmes». Et pour elle
aussi, ce qu'il faut primordialement rendre
à la lumière, c'est la féminité de Dieu. Une
image forte dans son itinéraire: celle du
tableau de Rembrandt. Le Retour de l'Enfant
prodigue, où Dieu est représenté avec une
main d'homme et une main de femme.

Dieu, ambivalence
Dieu, explique Cari Keller, ancien

professeur à la Faculté de théologie de
l'Université de Lausanne et spécialiste de l'histoire

des religions, a toujours deux faces:
une face impersonnelle et une face personnelle.

Or. la face personnelle de Dieu a
toujours une structure bisexuée, dont la structure

bisexuée de la vie est une expression.
C'est une caractéristique commune à toutes
les religions, y compris la religion chrétienne.

Et Cari Keller, qui a publié récemment
une étude sur le phénomène mystique1, de
citer les grands mystiques hommes du
christianisme, par exemple Bernard de
Clairvaux, pour qui l'union avec Dieu
s'identifie à l'union avec une épouse, de
même que pour les mystiques femmes elle
s'identifie à l'union avec un époux.

Dieu peut aussi être perçu comme une
mère, ainsi dans les vers de Tersteegen. un
mystique réformé allemand du XVIIF
siècle: «Penser à Jésus/S'abandonner à

Lui/Plonger en lui avec volupté/Se laisser
conduire/Sans grognements ni regrets/Et
boire comme un nourrisson à la poitrine de
Jésus.» Pour le professeur lausannois, lui-
même de confession réformée, qui qualifie
l'occultation tic la féminité de Dieu dans
l'histoire des Eglises de «diabolique», la
formulation «Notre Mère qui êtes aux
cieux» est parfaitement légitime en doctrine

chrétienne.
Et il est vrai que. comme le révèle le

patient travail de relecture de la Bible entrepris

notamment par les théologiennes
féministes (voir article en p. 16). les images

féminines de Dieu et l'impulsion libératoire
qui en découle sont bel et bien présentes

dans les textes sacrés judéo-chrétiens. Mais
elles ont été si systématiquement et
violemment occultées dans le message transmis

historiquement par les Eglises que
croyant-e-s et non croyant-e-s ne disposent
pas d'autre référence que celle d'un Dieu
par essence masculin: un Dieu auquel on
s'adresse tous les dimanches dans tous les
lieux de culte protestants et catholiques en
l'appelant invariablement Père et Seigneur.
un Dieu dont la toute-puissance év oque
irrésistiblement le «sexe fort», un Dieu viril
qui a fécondé Marie, et qui s'est incarné en
un fils...

L'affaire des hommes
Cette masculinité agressive du Dieu

chrétien, telle qu'elle se donne partout à

voir dans l'enseignement, dans la liturgie et
dans l'exercice de l'autorité spirituelle.
tient-elle au fait que le christianisme met
plus fortement l'accent que d'autres
religions sur la face personnelle de Dieu? Il
prêterait alors tout particulièrement le flanc
à la contamination de l'image divine par la
réalité socio-historique, qui a toujours été
caractérisée par l'oppression des femmes.

On peut aussi supposer que l'importance
accordée par la religion chrétienne à la
connotation divine de la transcendance -
Dieu est le «Tout-Autre» par rapport au
monde - joue un rôle dans cette masculinisât

ion. Car la transcendance, dans notre
culture, c'est traditionnellement l'affaire
des hommes: ce sont eux les maîtres de la
verticalité, ce sont eux qui savent s'arracher

par la force de l'esprit à l'horizontalité
du naturel qui est le champ clos des
femmes...

Oubli universel?
A la lumière de ces hypothèses se pose la

question de sav oir si d'autres religions, en
particulier les religions orientales, n'offrent
pas un cadre plus propice à la perception et

Pas de rabbines
en Israël

Le rabbin Garai exerce sa fonction
dans la communauté juive libérale de
Genève. Il tient d'emblée à préciser
qu'il s'exprime uniquement en son nom
personnel et à faire la distinction entre
les communautés libérales et les
communautés orthodoxes. Dans ces
dernières, les femmes ne peuvent pas devenir

rabbines (il n'y a aucune femme
rabbine en Israel), alors qu'il existe
environ deux cents femmes rabbines de

par le monde (dont une. depuis peu, en
France).

A l'origine, les femmes étaient
simplement dispensées de certaines
pratiques, au cas où elles auraient été
empêchées d'accomplir leurs devoirs
religieux par leurs tâches familiales. Par
la suite, la non-obligation est devenue
interdiction, de sorte que dans les
communautés orthodoxes modernes la
ségrégation entre femmes et hommes est
omniprésente. Elle se fonde sur le principe

que la seule tâche religieuse de la
femme est la transmission de la tradition

au sein de la famille.
Une tradition où la femme n'a

d'identité propre que si elle n'a aucun
homme dans sa famille pour la
représenter. Un exemple: en Israël, une
femme peut devenir premier ministre,
mais elle ne peut pas être témoin devant
un tribunal rabbinique.

Dans les communautés libérales, les
femmes ont désormais les mêmes droits
et les mêmes devoirs que les hommes,
elles peuvent monter à la Thora, porter
un châle de prière, etc. Mais elles ne

peuvent pas ne pas continuer à ressentir
le poids d'une tradition d'où elles sont
totalement absentes, où n'existe aucune
femme mystique ou théologienne.

Femmes suisses Février I WJ



DOSSIER

à la reconnaissance de la part de féminité de
Dieu. Par exemple, le bouddhisme, religion
par excellence immanentiste, où le monde
de l'esprit n'est pas un monde séparé du
monde réel habité par les femmes; religion
par excellence impersonnelle, où n'existe
pas la notion d'un créateur emblématique
de la productivité masculine...

Pour Cari Keller, cette distinction n'est
pas pertinente. Les religions orientales ne
sont pas plus immanentistes que le christianisme,

qui se réfère constamment à l'ubiquité

de Dieu (à la présence de Dieu dans
le monde): et symétriquement, l'altérité
entre les phénomènes matériels et l'essence
spirituelle est propre à toutes les religions.
y compris le bouddhisme. Dans l'approche
théologique comme expérience existentielle

de Dieu en nous, la transcendance et
l'immanence coexistent et s'identifient
partout.

Dès lors, affirme Keller, l'oubli de la

composante féminine du divin et l'exclusion

plus ou moins marquée des femmes de
la gestion du sacré ne sont pas des phénomènes

fondamentalement différents d'une

vilisation tibétaines et auteure de plusieurs
livres sur le Dalaï-Lama. D'après elle, la
notion de transcendance n'a pas du tout la
même signification dans le bouddhisme
que dans le christianisme. Pour les
bouddhistes, le divin est tout entier dans le
monde, et la vie spirituelle n'est que l'exercice

d'un sixième sens qui nous permet de

dépasser notre vision limitée de la réalité.
La transcendance se vit donc au jour le

jour: elle permet d'accomplir à un niveau
supérieur des qualités humaines qui sont
identiques à celles mises en œuvre dans la
vie quotidienne. Entre la vie quotidienne et
la pratique religieuse, il y a symbiose et
non rupture.

Dans ces conditions, les femmes, responsables

de la vie quotidienne, se trouvent
plus que les hommes en prise directe avec
le divin. Au reste, dans le bouddhisme
tibétain, c'est le principe féminin qui est le
principe actif. La «mère de tous les bouddhas»

est l'origine de toutes les énergies. Il
existe dans la tradition tibétaine des maîtres
spirituels femmes, et les initiations féminines

sont très prisées.

Dieu: une main de femme, une main d'homme.

religion à l'autre; ils sont imputables, dans
tous les cas, à des déterminismes
psychosociologiques similaires, qu'il convient de
combattre si l'on vise, idéalement, à faire
de la société une émanation parfaite du
divin.

Tout autre est la position de Claude Le-
venson, spécialiste de l'histoire et de la ci-

(Rembrandt, Le Retour de l'Enfant prodigue)

Pourtant, il n'y a jamais eu de Dalaï-
Lama femme? «Pour le Dalaï-Lama actuel,
il pourrait y en avoir.» Et l'écrivaine de
conclure: «Les conditionnements sociaux se

font sentir dans la religion tibétaine comme
dans toutes les religions, mais la différence
c'est qu'ici la marginalisation des femmes
n'est pas inhérente à une doctrine.»

C'est pas moi,
c'est elle

L'expérience mystique des femm
constate Cari Keller, est souvent p
immédiate, plus spontanée, moins ini
lectuelle que celle des hommes, elle
lève de l'engagement total. Qu'il s'aj
se des mystiques chrétiennes du Moj
Age ou, par exemple, des mystiques n

sulmanes, leurs visions ont une quai
particulière de présence substantielle,
matérialité.

Le mysticisme au féminin est au
caractérisé par sa radicalité. Certaii
mystiques, chrétiennes mais aussi h
douistes. demandent à Dieu de
rendre laides afin de mieux pouvoir
consacrer à lui.

Les hommes aussi cherchent parfoi
se rendre méprisables aux yeux de la
ciété, par exemple en se vêtant
haillons. Mais dans la tradition chrétii
ne - et là ce n'est plus Cari Keller <

parle, c'est Femmes suisses qui met s

grain de sel - ces messieurs préfèn
généralement charger les femmes
tous les maux pour s'encourager
s'éloigner des joies du monde: voir
gracieusetés proférées par certains Pè

de l'Eglise à rencontre de la femr
«porte du diable» (Tertullien), être di
«la conscience de sa propre nature doi
elle seule engendrer la honte» (saint C

ment d'Alexandrie), et dont les cares:
sont le plus sûr moyen de «détouri
l'esprit de l'homme des sommets» (sa

Augustin).

Claude Levenson établit un lien ent
gestion de la vie quotidienne (ce que
appelle en jargon féministe le travail di

production) et l'accès au divin. Ce th
est du reste présent, quoique dans une ;

perspective, également dans les propo
Cari Keller, qui cite l'interprétation o
naie que fait Maître Eckhart du célèbre
sode évangélique de Marthe et de M
(Luc 10, 38 à 42): pour le grand myst
allemand, Marthe, qui vit le travail di
production comme présence et œuvn
Dieu, est beaucoup plus avancée dar
vie spirituelle que Marie, qui se limite
contemplation!

Voilà qui nous ramène à nos intern
tions de départ sur les aspects positi!
négatifs de la revendication de la diffén
sexuelle en matière de spiritualité.
enfin - question naïve - si Marthe o
mère de famille tibétaine se voient rei
naître un privilège dans l'accès au di
qu'attendent les hommes chrétiens et bi
dhistes pour se mettre à faire le ménage

1 Christian Bobin, Le Très-Bus. Gallimard.
132 p.

1 in Bulletin ilu Centre protestant il'études
vembre 1992. pp. 13 à 16.

' Cari A. Keiler, Approche de la Mystique, Ed
vertures, Le Mont-sur-Lausanne, 19X9. 2 vol.

Femmes suisses F



DOSSIER

Travailler du dedans...

On peut critiquer les Eglises misogynes et néanmoins ne pas les rejeter.
Témoignages.

Marie-Josèphe Lâchât.

Elle
est catholique, croyante et pra¬

tiquante depuis toujours. Elle est
aussi féministe et socialement
engagée. Pour elle, les deux choses

vont ensemble. «Le message originel de
libération de l'Evangile, y compris à l'égard
des femmes, est le noyau de ma foi», dit
Marie-Josèphe Lâchât, directrice du
Bureau de la condition féminine du Jura.

Si elle a entrepris depuis deux ans des
études de théologie par correspondance à

l'Université de Strasbourg, c'est pour faire
plus explicitement la jonction entre ses
deux engagements.

«Ce sont les femmes qui portent l'Eglise.
je veux travailler à leur prise de conscience.»

Sans sortir de l'institution, au contraire:

«Le message fondamental du christianisme

a été distordu, mais sans l'Eglise qui
porte ce message, il n'y a plus de message
du tout.»

Les textes indiquent la masculinité de
Dieu, l'infériorité des femmes? «Pour moi.
Dieu ne peut pas avoir dit autre chose que
l'égalité. A partir de là. revoyons les
textes!»

Comment réagit cette militante de l'égalité,

concrète et spirituelle, à la morale
sexuelle de l'Eglise catholique, dont
l'excellent livre d'Uta Ranke-Heinemann* a

montré l'inspiration misogyne et mortifère?
«C'est une morale qui est à côté de la vie.
et qui me met très mal à l'aise. Mais je suis
certaine que l'Eglise va évoluer.» Et de
citer Gamaliel (Actes des Apôtres, 5, 38 et
39): «Car si cette entreprise ou cette œuvre
vient des hommes, elle sera détruite, mais
si elle vient de Dieu, vous ne pourrez la
détruire.»

A propos de l'interdiction du sacerdoce
féminin, elle lance: «C'est nier une partie
de Dieu que de le faire représenter uniquement

par des hommes!» Pourtant, elle
participe aux célébrations liturgiques, où seuls
les hommes ont le droit de prêcher? «Oui.
mais je préfère les séminaires aux sermons!

Dans les séminaires, tout le monde est sur
un pied d'égalité.»

Le mot de la fin: «Cette Eglise qui parfois

me révolte mérite encore d'être
sauvée.»

Isabelle Graesslé, théologienne féministe,

est une personnalité reconnue de la
recherche théologique protestante. Pasteure
et directrice du Centre protestant d'études à

Genève, elle estime être au bénéfice des
mêmes droits et astreinte aux mêmes
devoirs que les théologiens hommes. Pourtant,

note-t-elle. en théologie comme
ailleurs, «une femme doit toujours être la
meilleure, et faire preuve d'une extrême
polyvalence». Pour cela, il faut beaucoup
lire, beaucoup étudier, et les femmes n'ont
tout simplement pas le temps!

Il ne faut pas chercher plus loin la raison

pour laquelle elles écrivent peu de livres....
Souvent, elles ne sont pas prises au sérieux.
Beaucoup baissent les bras, aussi par refus
d'entrer dans les structures.

La théologie féministe est-elle une forme
de théologie parmi tant d'autres, ou une
lame de fond qui va révolutionner la raison
théologique tout entière? La question, qui
se pose avec acuité notamment au Canada.
du fait de l'extraordinaire développement
de la recherche féministe dans ce pays.
reste pour l'instant ouverte...

Si Marie-Josèphe Lâchât se distancie de
la morale sexuelle de l'Eglise catholique.
qui érige la virginité et la chasteté en vertus
suprêmes. Isabelle Graesslé jette, elle, un
regard critique sur la «conjugalité obliga-

0 irutJrT: Omx>

J_4 Claire Bretécher, La vie passionnée de Thérèse d'Avila.

.,flfirij(si*v& Ce '6Ó*y*o

tMÛvl&ùn. fun. Tubetto I

Femmes suisses Février 199.1



n
DOSSIER

toire» instaurée par la Réforme. Les saintes
et les mères abbesses du Moyen Age, dit-
elle, en sortant du modèle conjugal
classique, se sont fait reconnaître dans une cer-

Isabelle Graesslé.

taine mesure comme les égales des
hommes, tandis que le puritanisme protestant

a enfermé les femmes dans un rôle très
réducteur de gardiennes du désir mauvais
des hommes.

Elle aussi, cependant, croit en la possibilité

d'une évolution positive amorcée avec
l'accès des femmes au pastorat. La devise
de l'Eglise protestante n'est-elle pas:
«Ecclesia reformata semper reformanda»
(L'Eglise réformée est toujours à réformer)?

Isabelle Graesslé est l'une des conférencières

du cours Violence: regards de la
théologie féministe organisé cet hiver
(du 19 janvier au 9 mars) par la Faculté
autonome de théologie protestante de
l'Université de Genève.

Elle s'exprimera le 2 mars en compagnie
de Denise Jornod. Les cours ont lieu le
mardi de 16 h 15 à 18 h. à la salle B 108
Uni Bastions.

Le 24 février, à 20 h 30, conférence
d'Olivette Genest, professeure d'exégèse à

la Faculté de théologie de Montréal.

* Ula Ranke-Heinemann. Des Eunuques pour le
Royaume des deux. Ed. Roben Laffont. 1990. 408 p.

Vient de paraître :

La Bible et l'Histoire au féminin, dont
FS aura l'occasion de parler dans un
prochain numéro. Lucie Bollens, Editions
Métropolis. 1992. 345 pages.

Femmes
et

théologies

Le Centre universitaire protestant
organise,

les lundis 1", 8, 15 et 22 mars,
un séminaire intitulé

Femmes et théologies,
les nouvelles tentations,

avec la participation d'Isabelle
Graesslé, Dominique Roulin et
Francine Dubuis, pasteures. Marga
Biihrig, Nicole Fischer et Laurence
Mottier, théologiennes. Eliane Per-
rin, sociologue, et Jeanne Pache.
laïque.

Pour tout contact:
Isabelle Graesslé, téléphone (022)

311 42 02 ou (022) 344 93 62.

ou du dehors
«Dieu n'existe pas, mais le chemin pour le découvrir est

magnifique.» L'aspiration à une vie spirituelle n'est pas que le fait

Yvette Théraulaz: passionnée par la vie des saints.

des croyant-e-s, et «les Eglises n'ont pas le monopole de
l'amour et de la compassion». Yvette Théraulaz. comédienne et
chanteuse, se situe, elle, en dehors de toutes les Eglises, en
dehors aussi de toute croyance en un au-delà, de toute illusion
d'éternité.

Mais elle parle elle aussi de son chemin spirituel, à travers
lequel elle cherche, tout simplement, dit-elle, à devenir un être
humain.

«La spiritualité, c'est la conscience des choses. La réalité
n'existe pas, c'est notre regard qui la fait. Nous devons nettoyer
notre regard. Le rendre attentif et disponible aux autres, à
l'inattendu, au merveilleux.» Un merveilleux qui n'est pas ailleurs
que dans le quotidien. La spiritualité, c'est aussi la critique de

notre société individualiste, l'engagement pour plus de solidarité.

C'est dans cette perspective qu'Yvette Théraulaz aborde la
question de la différence sexuelle dans la vie spirituelle: «Les
femmes se cachent souvent à elles-mêmes leur propre violence.

Bonnes et généreuses, certes, elles le sont, mais elles peuvent
être aussi xénophobes, racistes.

Voir cette réalité, l'accepter, c'est aller dans le sens de la vie,
dans le sens d'une sainteté qui n'a rien à voir avec la religion.»

Le «grand bazar spirituel» de notre époque ne séduit pas
l'artiste, qui accorde un grand prix à la démarche solitaire.

En revanche, la vie des saints la passionne, l'amène à s'interroger

sur des notions comme la grâce, comme le don de soi. «Je
suis fascinée par les personnes qui vivent dans le silence consacré

à Dieu. Lumière des visages, mystère.
La vérité n'est pas plus dans la rationalité que dans la rentabilité.»

Femmes .misses Février 1993



DOSSIER

Voyons, que dit la Bible?

Les théologiennes féministes relisent les textes:
quelques exemples.

Dans
la Genèse il existe, l'un à

côté de l'autre, deux récits de la
création des êtres humains. Le
deuxième est celui que tout le

monde connaît, et auquel on s'est
abondamment référé au cours des siècles pour
prouver l'infériorité de la femme dans le
dessein de Dieu: c'est la fameuse histoire
de la côte d'Adam. Dans le premier, il est
écrit: «Ainsi Dieu créa l'homme à son
image, il le créa à l'image de Dieu. U créa
un homme et une femme» (selon certaines
traductions: «Homme et femme il le créa»).
Mais ce premier récit est beaucoup moins
connu...

Dieu la Mère
Attirer l'attention sur

les passages de la Bible
occultés par la tradition
patriarcale est l'une des

principales démarches de
la théologie féministe.
Qu'il s'agisse de la
reconnaissance de l'égale
dignité des femmes et des
hommes ou de celle de la

part du féminin inhérente
au divin, il suffit de chercher

pour trouver, même
dans les traductions
courantes. Ainsi, dans Esaïe
49, 14 et 15: «Sion avait
dit: l'Etemel m'a
abandonnée, le Seigneur m'a
oubliée. La femme peut-
elle oublier l'enfant
qu'elle allaite et n'avoir
pas pitié du fils de ses
entrailles?»

Ici. Dieu est présenté,
non comme un père qui
juge, mais comme une
mère tendre et compatissante.

De même, dans le
Psaume 131. le Psalmiste

repose auprès de Dieu
«comme l'enfant sevré
dort tranquille auprès de sa mère». Dans
d'autres passages, c'est à une retraduction
du texte que recourent les chercheuses.
Pour Osée 11,3, la Bible synodale utilisée
dans le canton de Vaud donne (c'est Dieu
qui reproche son ingratitude à Israël):
«C'est moi qui guidais les pas d'Ephraim.
en le soutenant par les bras.» La théolo¬

gienne féministe allemande Schiingel-
Straumann traduit: «C'est pourtant moi qui
avais allaité Ephraim en le prenant dans les
bras». La différence, on en conviendra, est
de taille.

Textes occultés
Exhumer des textes qui avaient été

oubliés ou volontairement laissés de côté,
réinventer le sens d'autres textes connus...
tout cela est bel et bon. Pourtant, il est
impossible de nier que la Bible foisonne de

passages misogynes qui consacrent
l'oppression des femmes. Dans ces cas-là. les
théologiennes féministes recourent à une
troisième démarche, la mise en perspective
historique.

Bill Day
DetroitFree Press
(UP Syndicale)

parenthèses, il n'y a pas si longtemps de
cela, un solide argument à certains opposants

au nouveau droit matrimonial!) Ici. et
dans les passages similaires, une seule
parade est possible pour celles qui veulent
continuer à se référer à la Bible comme à

un texte sacré: faire valoir que même un
texte sacré est par la force des choses soumis

aux déterminismes sociaux de l'époque
où il a été écrit.

Certain-e-s font également observer que
saint Paul ne se limite pas à prôner la
soumission des femmes: il demande, parallèlement,

aux hommes d'aimer leurs femmes
«comme le Christ a aimé l'Eglise et s'est
livré lui-même pour elle», donc jusqu'à la
mort (Epître aux Ephésiens. 5. 25). U s'agirait

donc de faire la part des mœurs du

temps sans oublier le message d'amour ré¬

ciproque transmis par
saint Paul, message qui
serait, lui. fondamentalement

chrétien.

"Cher Seigneur, je viens a Toi le coeur lourd.
Bientôt les femmes seront ordonnées prêtres... Dis-moi que l'Enlisé survivra

envoie moi un signe montrnnt que nous sommes entre de bonnes moins

- Tu ns un problème avec les femmes ?"

Réhabilitées
par Jésus

Exemple archiclassique: saint Paul.
«Femmes, soyez soumises à vos maris
comme au Seigneur, parce que le mari est
le chef tic la femme, tic même que le Christ
est le chef de l'Eglise...» Ce passage de

l'épître aux Ephésiens 85. 22 et 23 a fait
dresser les cheveux sur la tête de générations

de féministes. (Il a aussi fourni, entre

Mais l'argumentation
principale de beaucoup
de théologiennes
féministes tourne autour de la
remise en lumière du

message de libération
adressé aux femmes par
Jésus. Jésus qui s'est
arrêté près du puits pour
parler a\ ce la Samaritaine

(Jean. 4). dans une
société où les hommes
n'adressaient pas la parole

aux femmes: Jésus qui
a annonce sa résurrection
à des femmes (récit que
l'on trouve, avec des
variantes, dans les quatre
Hxangiles). dans une
société où le témoignage
des femmes n'était pas
recevable...

Cela pour celles qui pensent que le jeu
en vaut la chandelle, c'est-à-dire qu'il vaut
la peine de réconcilier féminisme et
christianisme. Pour les autres, pour celles qui
pensent que la connotation patriarcale du
christianisme est irrémédiable, la spiritualité

au féminin reste à vivre sous d'autres
formes, peut-être à inventer.

Femmes suisses Février 1 993


	Dossier
	Notre Mère qui êtes aux cieux
	Travailler du dedans...
	...Ou du dehors
	Voyons, que dit la Bible ?


