
Zeitschrift: Femmes suisses et le Mouvement féministe : organe officiel des
informations de l'Alliance de Sociétés Féminines Suisses

Herausgeber: Alliance de Sociétés Féminines Suisses

Band: 81 (1993)

Heft: 10

Artikel: Aux portes du Temple

Autor: Klein, Sylviane

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-280419

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-280419
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ili DOSSIER

flux portes du Temple
Souvent mal aimée,

la franc-maçonnerie mérite pourtant ses lettres de noblesse.
Très discrètes, les loges féminines

gagnent du terrain en Suisse.
Voyage profane au pays des temples maçonniques féminins.

Parfois,
maman ne savait pas

comment payer les factures.
Son frère Gottlieb conseilla
alors à mon père de l'accompagner

à Berne chez les francs-maçons qui
allaient l'aider. Il ne revint de cette réunion
que tard dans la nuit Papa raconta qu'ils
l'aideraient trois fois, après quoi se serait
«terminé». «Qu'est-ce qui serait terminé?»
Eh bien, il devrait mettre fin à ses jours.»

Ce «souvenir» que Rosmarie Buri rapporte
dans son livre Grosse et bête, fait partie

des innombrables légendes qui courent à

propos de la franc-maçonnerie.
Bien sûr, cette institution a connu des

dérapages. Des loges se sont parfois
éloignées des principes originels; des maçons
peu scrupuleux ont interprété la notion de
solidarité à leur convenance et n'ont pas
hésité à en tirer un profit personnel. Mais
c'est surtout la peur qui pousse les mentalités

conservatrices ou simplistes à lutter
avec acharnement contre les hommes qui
débattent d'idées trop avancées pour leur
époque. C'est ainsi que s'est façonnée une
image de pouvoir occulte et dangereux.

La définition parue dans une enquête de
V Express du 13 mai 1993 est plus proche
de la réalité: «Depuis ses origines, au siècle
des Lumières, cette organisation a combattu

le pouvoir absolu et l'obscurantisme.
lutté, au nom de l'humanisme, pour le
progrès social, l'égalité et les droits de
l'homme, sous le principe suprême de la
tolérance. Son but premier: perfectionner
l'individu pour améliorer la société.»

Les principes généraux de la franc-maçonnerie

universelle tels qu'ils sont repris
par la Grande Loge Féminine de Suisse
débutent par ces mots: «La franc-maçonnerie
est un ordre initiatique traditionnel et
universel. Philanthropique, philosophique et
progressive, elle a pour objet la recherche
de la vérité, l'étude de la morale et la
pratique de la solidarité. La franc-maçonnerie
travaille au perfectionnement intellectuel,
moral, social et spirituel de l'humanité.»

L'accès au sacré
Exclues de certaines pratiques

religieuses, interdites de certaines fonctions,
les femmes durant longtemps - mais non
depuis toujours - n'avaient pas accès au
sacré. La franc-maçonnerie n'échappait pas
à cette règle. Si la femme peut espérer dans
un avenir plus ou moins proche devenir

matériellement et socialement l'égale de
l'homme, cette satisfaction ne suffit pas.
Le droit à une dimension spirituelle fait
aussi partie des revendications féministes.
Peu surprenant donc que l'on trouve un
parallélisme entre l'évolution du féminisme

et celle de la franc-maçonnerie féminine,

de ses balbutiements à la fin du XVIIIe
siècle jusqu'au début de son véritable
épanouissement après la Seconde Guerre
mondiale.

Aujourd'hui, la franc-maçonnerie féminine

est bien installée. En Suisse,
elle regroupe environ 400 maçonnes à
travers l'ensemble du pays. Parti de Genève
en 1964, le mouvement a gagné la Suisse
alémanique et le Tessin.

Le quatorzième atelier sera installé au
mois d'octobre à Bâle. Dix ateliers sont
répartis en Suisse romande: Lausanne,

Genève, Neuchâtel, Aigle, Nyon et pied
du Jura, trois en Suisse alémanique et un
au Tessin.

A travers des entretiens avec quelques-
unes de ces «initiées», Femmes suisses a

cherché à comprendre et à vous faire
comprendre ce qu'est cette société dite secrète,

mal connue et mal aimée.

Les femmes ont besoin de s'épanouir
sur le plan personnel

Odette a été fondatrice de la plupart des

loges féminines de Suisse romande. Initiée

à Genève en 1967, soit trois ans après
la création en Suisse de la première loge
féminine, elle fut également fondatrice et
première Grande Maîtresse de la Grande
Loge Féminine de Suisse en 1976.

Femmes suisses Octobre IW3



«Nous avons commencé il y aura trente
ans l'année prochaine, raconte Odette.
Notre expansion démontre combien les
femmes ont besoin de s'épanouir sur le
plan spirituel. Ce que nous recherchons,
c'est qu'il y ait une loge dans chaque
région afin que nos membres puissent y
venir sans avoir à faire de grands déplacements,

donc sans obérer leur vie familiale
ou professionnelle.»

Le besoin d'ateliers spécifiquement
féminins a été ressenti très vite. «Au départ,
lorsque nous avons créé nos premières
loges, nous avions vraiment besoin de
l'apport des frères. Ce sont eux qui nous
ont amené les premières candidates, qui
nous ont aidées à trouver des locaux. Ils
sont venus souvent, ils ont tenu parfois
des plateaux, c'est-à-dire qu'ils ont tenu
un rôle dans nos ateliers. Mais nous ne
recherchons pas la mixité. Aujourd'hui, de
plus en plus, dans plusieurs ateliers, les
femmes ont envie d'avoir des tenues sans
visiteurs. Nous débattons de problèmes
généraux mais vus au féminin. En présence

d'hommes, les réactions sont
différentes. Il est important de garder intacte sa

spécificité de femme ou d'homme.
» Quelques célébrations sont organisées

en commun avec certains ateliers de
la Grande Loge de Suisse (masculine
n.d.l.r): un allumage des feux (création
d'une loge) ou certaines fêtes de la
maçonnerie générale comme les Saint-Jean.
Hommes et femmes sont alors invités.

Dans la plus jeune loge. Tempérance, à

Nyon, lors d'une initiation seuls ceux qui
connaissent la candidate et qui savent
qu'elle sera heureuse de les voir peuvent
être présents.

L'initiation est une expérience tellement
personnelle, tellement profonde, qu'il
n'est pas bon que celle qui est initiée soit
mise en face d'hommes qu'elle ne connaît
pas. Il serait utopique de croire que l'on
peut faire abstraction d'une présence
masculine.»

DOSSIER

Quels secrets?
Interrogée sur ces fameux secrets qui

ont déchaîné les passions et les haines à

travers l'Histoire, Odette est catégorique.
«Il n'y a aucun secret. Il existe une
bibliothèque considérable qui explique dans les
moindres détails les différents stades des
rituels. Mais c'est comme un
accouchement, on peut vous expliquer
tout ce qui va se passer, tant que vous ne
l'avez pas vécu vous ne saurez pas ce que
c'est.

» L'apprentissage et le compagnonnage
sont là justement pour apprendre par le
vécu la signification profonde des rituels
et des symboles qui sont à la base de la
maçonnerie.

» La base du rituel féminin, rattachée au
rite écossais ancien et accepté, est pareille
à celle des hommes. Les gestes, les
paroles sont les mêmes. Le rituel féminin est
peut-être plus symbolique, plus sensible.
moins physique. A aucun moment par
exemple une partie de l'anatomie de la
candidate ne sera dévoilée lors de l'initiation.

» Quant au reproche d'affairisme, il
est totalement infondé. Entre les sœurs, il
y a peut-être un sens de la solidarité plus
développé. Elle ne sera en aucun cas
financière ni commerciale. Nous demandons

à nos membres de ne pas prêter d'argent

à des sœurs, de ne pas faire d'autres
affaires que celles que l'on ferait avec sa
voisine.»

A l'intérieur de la loge, la hiérarchie
sociale n'existe plus. Une nouvelle hiérarchie,

interne, redistribue à chacune son
rôle, selon des règles bien définies.

N'existe-t-il pas une forme d'élitisme?
«Tout dépend de ce que vous appelez éli-
tisme, s'exclame Odette. Un élitisme de
femmes de qualité, oui, mais de qualité
morale, droiture, sincérité, transparence.
mais pas de formation intellectuelle ou de

rang social. La maçonnerie n'est pas une
université du soir; c'est un outil pour se

construire et tout le monde, quelle que soit
sa formation, a besoin de trouver sa juste
place dans la société. La loge est un
microcosme de la société. La maçonnerie
réunit des gens qui ne se seraient jamais
rencontrés sans elle. Cette diversité apporte

un enrichissement permanent. Pour
gommer toute différence, lorsque nous
entrons en loge, nous sommes toutes vêtues
de longues robes noires identiques. Toute
différence physique ou sociale est effacée.
Il ne reste que le visage.»

Et le féminisme?
La franc-maçonnerie a-t-elle apporté

quelque chose au féminisme? «En Suisse.
pour l'instant pas. mais en France c'est
indéniable. Souvent, en parallèle avec le
Grand Orient de France, très axé sur le
côté social, les maçonnes françaises ont
mené des actions assez extraordinaires.
comme la mise sur pied d'une loi sur
l'avortement ou le planning familial. Dans
nos petites villes de Suisse, nous n'avons
pas les mêmes objectifs, mais surtout pas
les mêmes réservoirs humains.

» Par contre, les femmes, chez nous.
sont certainement féministes par essence.
mais sans être suffragettes ou militantes.
Elles apporteront quelque chose à la
société par leur rayonnement personnel. II
n'est pas bon à mon avis qu'une femme se
lance dans une action au nom de la
maçonnerie. Par contre, par sa façon d'être.
la maçonne dans un parti politique par
exemple peut être extraordinaire. Elle a

une sérénité qui peut apporter une vision
différente des problèmes.»

Fait étonnant, dans les loges chaque
fonction est féminisée. Par contre, à

l'image de la société, plus on monte dans
la hiérarchie, dans ce qui est appelé les
hauts grades, plus les termes qui caractérisent

les fonctions sont masculins.

La démarche initiatite
est une progression

vers la Connaissance
en dehors de toute notion d'intérêt

ou de pouvoir

Marie-Claire a été initiée en 1978. Elle a

occupé la fonction de Vénérable. Pour
démontrer l'aspect temporel du pouvoir, la
règle veut que la Vénérable qui a officié
durant trois ans reprenne le poste le plus
humble et retrouve son point de départ.
Marie-Claire est donc redevenue simple
maîtresse. On ne peut qu'être charmé par
ce mélange de force, de douceur et de sérénité

qui se dégage d'elle.
Avant d'entrer en franc-maçonnerie.

Marie-Claire avoue avoir été très
individualiste, peut-être par peur du groupe.
Forte de l'exemple de son mari, lui-même
maçon, elle savait qu'elle entrait dans un
cercle où elle serait acceptée. Connaissant
peu de chose de la maçonnerie, ses
motivations restaient assez vagues. Elle ressentait

le besoin de progresser, de rechercher

Rumeurs
(sk) - «Tout le monde, à présent, peut juger cette secte, qui n'existe qu'en haine du

catholicisme, et qui, se complaisant dans les infamies de toute espèce, ne recule devant
aucun crime pour mettre son programme à exécution. Ceux qui, par ignorance, se sont
refusés, jusqu'à ce jour, à admettre cette grande vérité chrétienne qui s'appelle «l'infaillibilité

de l'enseignement pontifical», ceux-là pourront se convaincre, et proclameront avec
nous, s'ils sont de bonne foi, que la Papauté, en dénonçant la Franc-Maçonnerie dès son
origine, a fait preuve d'une clairvoyance admirable, a démontré ainsi aux peuples que
toute parole qui tombe du haut de la Chaire de Piene est une parole infaillible.»

Ce texte apparaissait en conclusion d'un ouvrage écrit par un dénommé Léo Taxil, Les
mystères de la franc-maçonnerie dévoilés, publié à la fin du XIXe siècle pour «faire la
lumière sur cette secte maudite». L'auteur y fait une description des plus machiavélique de
la franc-maçonnerie.

Léo Taxil, qui avait été initié mais n'obtint jamais le grade de maître, avait fait paraître
au début de sa carrière une série d'ouvrages contre l'Eglise catholique. Ses ouvrages
connaissant moins de succès, il tourna casaque et retrouva une grande popularité en s'
attaquant à la franc-maçonnerie redoutée par l'Eglise, qui voyait son pouvoir menacé.

Cet exemple en est un parmi tant d'autres, qui démontre combien l'aspect mystérieux de
la franc-maçonnerie a pu engendrer les innombrables rumeurs et peurs qui couraient et
courent toujours à son sujet.

Femmes suisses Octobre 1 99J



DOSSIER

plus d'équilibre et d'harmonie. Sa première
découverte fut la maîtrise de la parole;

non pas dans le sens d'éloquence, mais
dans celui de pondération. Pour une
apprentie, la règle est le silence. Au stade de

compagnonne, la parole est accordée,
selon un rituel.*

Marie-Claire définit la démarche initiatique

comme une progression vers la
Connaissance en dehors de toute notion
d'intérêt ou de pouvoir, la Connaissance
étant quelque chose de vécu et non
d'intellectualisé. C'est une compréhension de
l'univers à travers son expérience propre.
quelque chose d'ordinaire perçu de manière

extraordinaire. Cette progression se fait
à travers le rituel et la symbolique, moyens
permettant, par le groupe, d'accéder à un
autre niveau de conscience. Par les
«planches» aussi, travaux personnels que
chaque maçonne doit fournir pour parvenir
à la maîtrise. Par ces travaux, l'auteure à la
fois découvre et dévoile sa personnalité.

Le travail en loge, qui se déroule selon
un rituel bien défini, permet d'atteindre
deux niveaux. Le premier, philosophique,
est en général bien assimilé par les
adeptes. C'est l'acquisition d'une certaine
morale, une compréhension de la vie, des
relations avec les autres, la définition
d'une éthique et sa mise en pratique. Ce
niveau philosophique découle d'un travail
intérieur que chaque profane peut aussi
atteindre par diverses méthodes, méditation,

psychanalyse, pratique d'une
religion, etc.

Le deuxième niveau est initiatique.
Tous les maçons et maçonnes ne l'atteignent

pas forcément. Marie-Claire le définit

comme étant la spiritualité au sens
large, le développement d'un potentiel
dans l'être humain qui aide à percevoir
les choses au-delà de leur apparence.

Si les hommes sont acceptés maîtres
après deux ans, les femmes exigent au
minimum quatre ans.

Pour Marie-Claire, le fait d'être dans
une loge féminine permet d'aller plus loin
dans l'expression personnelle, sans la
retenue que susciterait une présence masculine.

Ce qui m'intéresse,
c'est une recherche d'harmonie,

un développement spirituel

Beaucoup de maçonnes ont suivi
l'exemple de leur mari. Pour Christine, ce
fut le contraire. Fascinée dans sa jeunesse
par les leçons d'histoire sur les bâtisseurs
de cathédrales, elle est attirée par l'aspect
magique, le côté secret de l'ordre. Ce
n'était donc pas le hasard qui lui fit
rencontrer plus tard un ami franc-maçon qui
l'orienta dans cette voie. Initiée au pied
du Jura en 1987, un an avant son mari, ce
fut pour elle une forme de défi et une
marque au fer rouge. Timide, solitaire et
même sauvage, elle avait horreur des
sociétés. «Je ne cherchais pas à me faire des
amies ou du copinage. Ce qui m'intéres-

Emblème de la Grande Loge Féminine de
Suisse.

sait, c'est une recherche d'harmonie, mon
propre développement spirituel. Entrer en
maçonnerie impliquait donc pour moi une
ouverture aux autres et l'acceptation de la
confrontation qui en résultait.»

Après trois ans de maîtrise, Christine
sait qu'elle est en recherche perpétuelle.
Elle voit la franc-maçonnerie comme un
voyage ésotérique, un voyage intérieur
qu'on décide de faire soi-même, un chemin

unique que personne ne peut parcourir
à notre place. Il sert à l'édification du

monde comme chaque pierre sert à

construire le Temple. «Nous sommes une
des pierres de l'édifice. Polir cette pierre,
c'est se perfectionner afin de trouver sa
juste place dans le monde. L'approche
initiatique n'est pas une révélation ou une
illumination, mais une recherche personnelle.

L'initiation et le rituel sont des clés
qui permettent d'arriver à une connaissance

du monde qui nous entoure à plusieurs
niveaux, à une compréhension de la
matière par l'esprit.» Pour Christine, le chemin

parcouru est tangible: «J'ai appris la
patience, la méditation, à ne plus avoir
une réaction émotionnelle, mais une
action sur les événements. J'ai pris
conscience d'un certain nombre de mes
comportements. J'étais soupe au lait, j'essaie

aujourd'hui d'être tempérée. En étant
apprentie, j'ai dû faire taire mon ego et
maîtriser mes émotions, accepter les
contraintes de la vie quotidienne. C'est un
développement philosophique, et l'on
reçoit beaucoup. Compagnonne, j'ai appris
à partager avec l'autre, à l'accompagner.
Lorsque la maçonne acquiert la maîtrise,
elle est censée dispenser un enseignement.

Pour cela, elle doit faire preuve
d'humilité et de disponibilité de cœur. Au
fil des mois, on aiguise sa personnalité,
non pas pour s'imposer, mais pour être.»

Pour elle aussi, la démarche maçonnique

a été vécue main dans la main avec
son mari. Pourquoi n'a-t-elle pas choisi
une loge mixte? «Les circonstances l'ont
voulu ainsi. Peut-être sommes-nous plus
libres. Mais même séparés au niveau de la

loge, nous sommes ensemble au niveau
spirituel». Pour elle, que les loges soient
mixtes ou non n'a pas d'importance, ce

qui compte c'est d'y trouver ce qu'on y
cherche. «Certains maçons pensent
qu'une attirance physique peut troubler
leurs travaux. Ce sont les hommes qui
disent ça. Personnellement, durant les
travaux en loge, j'essaie d'être une entité qui
forme un tout avec les autres, devenant
impersonnelle au profit de l'ensemble.
J'arrive très bien à faire abstraction de ma
sexualité.»

Pour la première fois depuis des années,
je pensais à moi,

en tout simplicité et en toute sincérité

Marlène est initiée en mars 1990; elle
est compagnonne depuis quelques mois.
Elle aussi est impressionnée par les
changements qui s'opèrent chez son mari initié
trois ans auparavant dans une loge de

l'Alpina: l'ouverture sur les gens et les
choses, la tolérance, l'épanouissement.
«Si j'avais su que la franc-maçonnerie
féminine existait, j'y serais entrée avant lui,
raconte Marlène, enthousiaste. Les
maçons que nous connaissions étaient tous
sereins et ouverts, bien dans leur peau.»
Elle a trouvé cette sérénité recherchée.
Les tenues à la loge sont pour elle des
moments privilégiés où l'on prend le
temps de s'interroger sur son origine et sa
finalité. «Lorsque j'ai été initiée, je me
suis retrouvée avec moi-même.

Pour la première fois depuis des années

je pensais à moi, en toute simplicité et en
toute sincérité. J'ai réalisé que j'avais un
rôle à remplir sur cette terre. Ce fut pour
moi comme une renaissance. Je tremblais,
j'étais anxieuse mais heureuse de faire ce
pas. Mon mari a assisté à cet événement
et à mon passage en tant que compagnonne.»

Réalisant la solitude de l'être humain
sur le chemin de la vie et de la mort,
l'entourage de femmes ayant un idéal commun

l'a encouragée. «Je me suis épanouie
et j'ai trouvé une plus grande assurance,
dans mon travail par exemple. Je suis
encore timide aujourd'hui, mais bien moins
qu'hier. J'ai pris du recul face aux événements

et face aux biens matériels. J'ai
encore de la peine à m'ouvrir aux autres. Ce
sera d'ailleurs le sujet de mon travail de

compagnonne.»
Ce passage d'apprentie et de compagnonne

lui a été bénéfique. «La loge est
une école de la vie, Durant l'apprentissage,

il faut accepter la hiérarchie, l'obéissance

aux autres. Pour moi, cela n'a pas
été un problème. Ayant de la peine à

m'accepter telle que je suis, le fait de
devoir me taire me permettait de me cacher,
de prendre du recul pour me situer par
rapport aux autres.» Sylviane Klein

* Symboliquement, durant les tenues, les apprenties

sont dans l'ombre près de la colonne du nord et
n'ont pas droit à la parole. Quant aux compagnonnes,
elles se tiennent dans la lumiere. L'ordre d'entrée est
symbolique aussi, la dernière compagnonne arrivée
est la première qui entre, donc la plus près du nord.
Généralement, après les tenues a lieu une agape. Les C)

Femmes suisses Octobre 1 993


	Aux portes du Temple

