
Zeitschrift: Femmes suisses et le Mouvement féministe : organe officiel des
informations de l'Alliance de Sociétés Féminines Suisses

Herausgeber: Alliance de Sociétés Féminines Suisses

Band: 81 (1993)

Heft: 10

Rubrik: Dossier

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ili DOSSIER

flux portes du Temple
Souvent mal aimée,

la franc-maçonnerie mérite pourtant ses lettres de noblesse.
Très discrètes, les loges féminines

gagnent du terrain en Suisse.
Voyage profane au pays des temples maçonniques féminins.

Parfois,
maman ne savait pas

comment payer les factures.
Son frère Gottlieb conseilla
alors à mon père de l'accompagner

à Berne chez les francs-maçons qui
allaient l'aider. Il ne revint de cette réunion
que tard dans la nuit Papa raconta qu'ils
l'aideraient trois fois, après quoi se serait
«terminé». «Qu'est-ce qui serait terminé?»
Eh bien, il devrait mettre fin à ses jours.»

Ce «souvenir» que Rosmarie Buri rapporte
dans son livre Grosse et bête, fait partie

des innombrables légendes qui courent à

propos de la franc-maçonnerie.
Bien sûr, cette institution a connu des

dérapages. Des loges se sont parfois
éloignées des principes originels; des maçons
peu scrupuleux ont interprété la notion de
solidarité à leur convenance et n'ont pas
hésité à en tirer un profit personnel. Mais
c'est surtout la peur qui pousse les mentalités

conservatrices ou simplistes à lutter
avec acharnement contre les hommes qui
débattent d'idées trop avancées pour leur
époque. C'est ainsi que s'est façonnée une
image de pouvoir occulte et dangereux.

La définition parue dans une enquête de
V Express du 13 mai 1993 est plus proche
de la réalité: «Depuis ses origines, au siècle
des Lumières, cette organisation a combattu

le pouvoir absolu et l'obscurantisme.
lutté, au nom de l'humanisme, pour le
progrès social, l'égalité et les droits de
l'homme, sous le principe suprême de la
tolérance. Son but premier: perfectionner
l'individu pour améliorer la société.»

Les principes généraux de la franc-maçonnerie

universelle tels qu'ils sont repris
par la Grande Loge Féminine de Suisse
débutent par ces mots: «La franc-maçonnerie
est un ordre initiatique traditionnel et
universel. Philanthropique, philosophique et
progressive, elle a pour objet la recherche
de la vérité, l'étude de la morale et la
pratique de la solidarité. La franc-maçonnerie
travaille au perfectionnement intellectuel,
moral, social et spirituel de l'humanité.»

L'accès au sacré
Exclues de certaines pratiques

religieuses, interdites de certaines fonctions,
les femmes durant longtemps - mais non
depuis toujours - n'avaient pas accès au
sacré. La franc-maçonnerie n'échappait pas
à cette règle. Si la femme peut espérer dans
un avenir plus ou moins proche devenir

matériellement et socialement l'égale de
l'homme, cette satisfaction ne suffit pas.
Le droit à une dimension spirituelle fait
aussi partie des revendications féministes.
Peu surprenant donc que l'on trouve un
parallélisme entre l'évolution du féminisme

et celle de la franc-maçonnerie féminine,

de ses balbutiements à la fin du XVIIIe
siècle jusqu'au début de son véritable
épanouissement après la Seconde Guerre
mondiale.

Aujourd'hui, la franc-maçonnerie féminine

est bien installée. En Suisse,
elle regroupe environ 400 maçonnes à
travers l'ensemble du pays. Parti de Genève
en 1964, le mouvement a gagné la Suisse
alémanique et le Tessin.

Le quatorzième atelier sera installé au
mois d'octobre à Bâle. Dix ateliers sont
répartis en Suisse romande: Lausanne,

Genève, Neuchâtel, Aigle, Nyon et pied
du Jura, trois en Suisse alémanique et un
au Tessin.

A travers des entretiens avec quelques-
unes de ces «initiées», Femmes suisses a

cherché à comprendre et à vous faire
comprendre ce qu'est cette société dite secrète,

mal connue et mal aimée.

Les femmes ont besoin de s'épanouir
sur le plan personnel

Odette a été fondatrice de la plupart des

loges féminines de Suisse romande. Initiée

à Genève en 1967, soit trois ans après
la création en Suisse de la première loge
féminine, elle fut également fondatrice et
première Grande Maîtresse de la Grande
Loge Féminine de Suisse en 1976.

Femmes suisses Octobre IW3



«Nous avons commencé il y aura trente
ans l'année prochaine, raconte Odette.
Notre expansion démontre combien les
femmes ont besoin de s'épanouir sur le
plan spirituel. Ce que nous recherchons,
c'est qu'il y ait une loge dans chaque
région afin que nos membres puissent y
venir sans avoir à faire de grands déplacements,

donc sans obérer leur vie familiale
ou professionnelle.»

Le besoin d'ateliers spécifiquement
féminins a été ressenti très vite. «Au départ,
lorsque nous avons créé nos premières
loges, nous avions vraiment besoin de
l'apport des frères. Ce sont eux qui nous
ont amené les premières candidates, qui
nous ont aidées à trouver des locaux. Ils
sont venus souvent, ils ont tenu parfois
des plateaux, c'est-à-dire qu'ils ont tenu
un rôle dans nos ateliers. Mais nous ne
recherchons pas la mixité. Aujourd'hui, de
plus en plus, dans plusieurs ateliers, les
femmes ont envie d'avoir des tenues sans
visiteurs. Nous débattons de problèmes
généraux mais vus au féminin. En présence

d'hommes, les réactions sont
différentes. Il est important de garder intacte sa

spécificité de femme ou d'homme.
» Quelques célébrations sont organisées

en commun avec certains ateliers de
la Grande Loge de Suisse (masculine
n.d.l.r): un allumage des feux (création
d'une loge) ou certaines fêtes de la
maçonnerie générale comme les Saint-Jean.
Hommes et femmes sont alors invités.

Dans la plus jeune loge. Tempérance, à

Nyon, lors d'une initiation seuls ceux qui
connaissent la candidate et qui savent
qu'elle sera heureuse de les voir peuvent
être présents.

L'initiation est une expérience tellement
personnelle, tellement profonde, qu'il
n'est pas bon que celle qui est initiée soit
mise en face d'hommes qu'elle ne connaît
pas. Il serait utopique de croire que l'on
peut faire abstraction d'une présence
masculine.»

DOSSIER

Quels secrets?
Interrogée sur ces fameux secrets qui

ont déchaîné les passions et les haines à

travers l'Histoire, Odette est catégorique.
«Il n'y a aucun secret. Il existe une
bibliothèque considérable qui explique dans les
moindres détails les différents stades des
rituels. Mais c'est comme un
accouchement, on peut vous expliquer
tout ce qui va se passer, tant que vous ne
l'avez pas vécu vous ne saurez pas ce que
c'est.

» L'apprentissage et le compagnonnage
sont là justement pour apprendre par le
vécu la signification profonde des rituels
et des symboles qui sont à la base de la
maçonnerie.

» La base du rituel féminin, rattachée au
rite écossais ancien et accepté, est pareille
à celle des hommes. Les gestes, les
paroles sont les mêmes. Le rituel féminin est
peut-être plus symbolique, plus sensible.
moins physique. A aucun moment par
exemple une partie de l'anatomie de la
candidate ne sera dévoilée lors de l'initiation.

» Quant au reproche d'affairisme, il
est totalement infondé. Entre les sœurs, il
y a peut-être un sens de la solidarité plus
développé. Elle ne sera en aucun cas
financière ni commerciale. Nous demandons

à nos membres de ne pas prêter d'argent

à des sœurs, de ne pas faire d'autres
affaires que celles que l'on ferait avec sa
voisine.»

A l'intérieur de la loge, la hiérarchie
sociale n'existe plus. Une nouvelle hiérarchie,

interne, redistribue à chacune son
rôle, selon des règles bien définies.

N'existe-t-il pas une forme d'élitisme?
«Tout dépend de ce que vous appelez éli-
tisme, s'exclame Odette. Un élitisme de
femmes de qualité, oui, mais de qualité
morale, droiture, sincérité, transparence.
mais pas de formation intellectuelle ou de

rang social. La maçonnerie n'est pas une
université du soir; c'est un outil pour se

construire et tout le monde, quelle que soit
sa formation, a besoin de trouver sa juste
place dans la société. La loge est un
microcosme de la société. La maçonnerie
réunit des gens qui ne se seraient jamais
rencontrés sans elle. Cette diversité apporte

un enrichissement permanent. Pour
gommer toute différence, lorsque nous
entrons en loge, nous sommes toutes vêtues
de longues robes noires identiques. Toute
différence physique ou sociale est effacée.
Il ne reste que le visage.»

Et le féminisme?
La franc-maçonnerie a-t-elle apporté

quelque chose au féminisme? «En Suisse.
pour l'instant pas. mais en France c'est
indéniable. Souvent, en parallèle avec le
Grand Orient de France, très axé sur le
côté social, les maçonnes françaises ont
mené des actions assez extraordinaires.
comme la mise sur pied d'une loi sur
l'avortement ou le planning familial. Dans
nos petites villes de Suisse, nous n'avons
pas les mêmes objectifs, mais surtout pas
les mêmes réservoirs humains.

» Par contre, les femmes, chez nous.
sont certainement féministes par essence.
mais sans être suffragettes ou militantes.
Elles apporteront quelque chose à la
société par leur rayonnement personnel. II
n'est pas bon à mon avis qu'une femme se
lance dans une action au nom de la
maçonnerie. Par contre, par sa façon d'être.
la maçonne dans un parti politique par
exemple peut être extraordinaire. Elle a

une sérénité qui peut apporter une vision
différente des problèmes.»

Fait étonnant, dans les loges chaque
fonction est féminisée. Par contre, à

l'image de la société, plus on monte dans
la hiérarchie, dans ce qui est appelé les
hauts grades, plus les termes qui caractérisent

les fonctions sont masculins.

La démarche initiatite
est une progression

vers la Connaissance
en dehors de toute notion d'intérêt

ou de pouvoir

Marie-Claire a été initiée en 1978. Elle a

occupé la fonction de Vénérable. Pour
démontrer l'aspect temporel du pouvoir, la
règle veut que la Vénérable qui a officié
durant trois ans reprenne le poste le plus
humble et retrouve son point de départ.
Marie-Claire est donc redevenue simple
maîtresse. On ne peut qu'être charmé par
ce mélange de force, de douceur et de sérénité

qui se dégage d'elle.
Avant d'entrer en franc-maçonnerie.

Marie-Claire avoue avoir été très
individualiste, peut-être par peur du groupe.
Forte de l'exemple de son mari, lui-même
maçon, elle savait qu'elle entrait dans un
cercle où elle serait acceptée. Connaissant
peu de chose de la maçonnerie, ses
motivations restaient assez vagues. Elle ressentait

le besoin de progresser, de rechercher

Rumeurs
(sk) - «Tout le monde, à présent, peut juger cette secte, qui n'existe qu'en haine du

catholicisme, et qui, se complaisant dans les infamies de toute espèce, ne recule devant
aucun crime pour mettre son programme à exécution. Ceux qui, par ignorance, se sont
refusés, jusqu'à ce jour, à admettre cette grande vérité chrétienne qui s'appelle «l'infaillibilité

de l'enseignement pontifical», ceux-là pourront se convaincre, et proclameront avec
nous, s'ils sont de bonne foi, que la Papauté, en dénonçant la Franc-Maçonnerie dès son
origine, a fait preuve d'une clairvoyance admirable, a démontré ainsi aux peuples que
toute parole qui tombe du haut de la Chaire de Piene est une parole infaillible.»

Ce texte apparaissait en conclusion d'un ouvrage écrit par un dénommé Léo Taxil, Les
mystères de la franc-maçonnerie dévoilés, publié à la fin du XIXe siècle pour «faire la
lumière sur cette secte maudite». L'auteur y fait une description des plus machiavélique de
la franc-maçonnerie.

Léo Taxil, qui avait été initié mais n'obtint jamais le grade de maître, avait fait paraître
au début de sa carrière une série d'ouvrages contre l'Eglise catholique. Ses ouvrages
connaissant moins de succès, il tourna casaque et retrouva une grande popularité en s'
attaquant à la franc-maçonnerie redoutée par l'Eglise, qui voyait son pouvoir menacé.

Cet exemple en est un parmi tant d'autres, qui démontre combien l'aspect mystérieux de
la franc-maçonnerie a pu engendrer les innombrables rumeurs et peurs qui couraient et
courent toujours à son sujet.

Femmes suisses Octobre 1 99J



DOSSIER

plus d'équilibre et d'harmonie. Sa première
découverte fut la maîtrise de la parole;

non pas dans le sens d'éloquence, mais
dans celui de pondération. Pour une
apprentie, la règle est le silence. Au stade de

compagnonne, la parole est accordée,
selon un rituel.*

Marie-Claire définit la démarche initiatique

comme une progression vers la
Connaissance en dehors de toute notion
d'intérêt ou de pouvoir, la Connaissance
étant quelque chose de vécu et non
d'intellectualisé. C'est une compréhension de
l'univers à travers son expérience propre.
quelque chose d'ordinaire perçu de manière

extraordinaire. Cette progression se fait
à travers le rituel et la symbolique, moyens
permettant, par le groupe, d'accéder à un
autre niveau de conscience. Par les
«planches» aussi, travaux personnels que
chaque maçonne doit fournir pour parvenir
à la maîtrise. Par ces travaux, l'auteure à la
fois découvre et dévoile sa personnalité.

Le travail en loge, qui se déroule selon
un rituel bien défini, permet d'atteindre
deux niveaux. Le premier, philosophique,
est en général bien assimilé par les
adeptes. C'est l'acquisition d'une certaine
morale, une compréhension de la vie, des
relations avec les autres, la définition
d'une éthique et sa mise en pratique. Ce
niveau philosophique découle d'un travail
intérieur que chaque profane peut aussi
atteindre par diverses méthodes, méditation,

psychanalyse, pratique d'une
religion, etc.

Le deuxième niveau est initiatique.
Tous les maçons et maçonnes ne l'atteignent

pas forcément. Marie-Claire le définit

comme étant la spiritualité au sens
large, le développement d'un potentiel
dans l'être humain qui aide à percevoir
les choses au-delà de leur apparence.

Si les hommes sont acceptés maîtres
après deux ans, les femmes exigent au
minimum quatre ans.

Pour Marie-Claire, le fait d'être dans
une loge féminine permet d'aller plus loin
dans l'expression personnelle, sans la
retenue que susciterait une présence masculine.

Ce qui m'intéresse,
c'est une recherche d'harmonie,

un développement spirituel

Beaucoup de maçonnes ont suivi
l'exemple de leur mari. Pour Christine, ce
fut le contraire. Fascinée dans sa jeunesse
par les leçons d'histoire sur les bâtisseurs
de cathédrales, elle est attirée par l'aspect
magique, le côté secret de l'ordre. Ce
n'était donc pas le hasard qui lui fit
rencontrer plus tard un ami franc-maçon qui
l'orienta dans cette voie. Initiée au pied
du Jura en 1987, un an avant son mari, ce
fut pour elle une forme de défi et une
marque au fer rouge. Timide, solitaire et
même sauvage, elle avait horreur des
sociétés. «Je ne cherchais pas à me faire des
amies ou du copinage. Ce qui m'intéres-

Emblème de la Grande Loge Féminine de
Suisse.

sait, c'est une recherche d'harmonie, mon
propre développement spirituel. Entrer en
maçonnerie impliquait donc pour moi une
ouverture aux autres et l'acceptation de la
confrontation qui en résultait.»

Après trois ans de maîtrise, Christine
sait qu'elle est en recherche perpétuelle.
Elle voit la franc-maçonnerie comme un
voyage ésotérique, un voyage intérieur
qu'on décide de faire soi-même, un chemin

unique que personne ne peut parcourir
à notre place. Il sert à l'édification du

monde comme chaque pierre sert à

construire le Temple. «Nous sommes une
des pierres de l'édifice. Polir cette pierre,
c'est se perfectionner afin de trouver sa
juste place dans le monde. L'approche
initiatique n'est pas une révélation ou une
illumination, mais une recherche personnelle.

L'initiation et le rituel sont des clés
qui permettent d'arriver à une connaissance

du monde qui nous entoure à plusieurs
niveaux, à une compréhension de la
matière par l'esprit.» Pour Christine, le chemin

parcouru est tangible: «J'ai appris la
patience, la méditation, à ne plus avoir
une réaction émotionnelle, mais une
action sur les événements. J'ai pris
conscience d'un certain nombre de mes
comportements. J'étais soupe au lait, j'essaie

aujourd'hui d'être tempérée. En étant
apprentie, j'ai dû faire taire mon ego et
maîtriser mes émotions, accepter les
contraintes de la vie quotidienne. C'est un
développement philosophique, et l'on
reçoit beaucoup. Compagnonne, j'ai appris
à partager avec l'autre, à l'accompagner.
Lorsque la maçonne acquiert la maîtrise,
elle est censée dispenser un enseignement.

Pour cela, elle doit faire preuve
d'humilité et de disponibilité de cœur. Au
fil des mois, on aiguise sa personnalité,
non pas pour s'imposer, mais pour être.»

Pour elle aussi, la démarche maçonnique

a été vécue main dans la main avec
son mari. Pourquoi n'a-t-elle pas choisi
une loge mixte? «Les circonstances l'ont
voulu ainsi. Peut-être sommes-nous plus
libres. Mais même séparés au niveau de la

loge, nous sommes ensemble au niveau
spirituel». Pour elle, que les loges soient
mixtes ou non n'a pas d'importance, ce

qui compte c'est d'y trouver ce qu'on y
cherche. «Certains maçons pensent
qu'une attirance physique peut troubler
leurs travaux. Ce sont les hommes qui
disent ça. Personnellement, durant les
travaux en loge, j'essaie d'être une entité qui
forme un tout avec les autres, devenant
impersonnelle au profit de l'ensemble.
J'arrive très bien à faire abstraction de ma
sexualité.»

Pour la première fois depuis des années,
je pensais à moi,

en tout simplicité et en toute sincérité

Marlène est initiée en mars 1990; elle
est compagnonne depuis quelques mois.
Elle aussi est impressionnée par les
changements qui s'opèrent chez son mari initié
trois ans auparavant dans une loge de

l'Alpina: l'ouverture sur les gens et les
choses, la tolérance, l'épanouissement.
«Si j'avais su que la franc-maçonnerie
féminine existait, j'y serais entrée avant lui,
raconte Marlène, enthousiaste. Les
maçons que nous connaissions étaient tous
sereins et ouverts, bien dans leur peau.»
Elle a trouvé cette sérénité recherchée.
Les tenues à la loge sont pour elle des
moments privilégiés où l'on prend le
temps de s'interroger sur son origine et sa
finalité. «Lorsque j'ai été initiée, je me
suis retrouvée avec moi-même.

Pour la première fois depuis des années

je pensais à moi, en toute simplicité et en
toute sincérité. J'ai réalisé que j'avais un
rôle à remplir sur cette terre. Ce fut pour
moi comme une renaissance. Je tremblais,
j'étais anxieuse mais heureuse de faire ce
pas. Mon mari a assisté à cet événement
et à mon passage en tant que compagnonne.»

Réalisant la solitude de l'être humain
sur le chemin de la vie et de la mort,
l'entourage de femmes ayant un idéal commun

l'a encouragée. «Je me suis épanouie
et j'ai trouvé une plus grande assurance,
dans mon travail par exemple. Je suis
encore timide aujourd'hui, mais bien moins
qu'hier. J'ai pris du recul face aux événements

et face aux biens matériels. J'ai
encore de la peine à m'ouvrir aux autres. Ce
sera d'ailleurs le sujet de mon travail de

compagnonne.»
Ce passage d'apprentie et de compagnonne

lui a été bénéfique. «La loge est
une école de la vie, Durant l'apprentissage,

il faut accepter la hiérarchie, l'obéissance

aux autres. Pour moi, cela n'a pas
été un problème. Ayant de la peine à

m'accepter telle que je suis, le fait de
devoir me taire me permettait de me cacher,
de prendre du recul pour me situer par
rapport aux autres.» Sylviane Klein

* Symboliquement, durant les tenues, les apprenties

sont dans l'ombre près de la colonne du nord et
n'ont pas droit à la parole. Quant aux compagnonnes,
elles se tiennent dans la lumiere. L'ordre d'entrée est
symbolique aussi, la dernière compagnonne arrivée
est la première qui entre, donc la plus près du nord.
Généralement, après les tenues a lieu une agape. Les C)

Femmes suisses Octobre 1 993



DOSSIER

Une école de liberté
Evelyne vient de passer compagnonne.

C'est avec enthousiasme
qu'elle se confie à Femmes suisses.

Les
changements qui s'opéraient

dans le caractère de son mari
avaient de quoi surprendre Evelyne.

Lui, aux idées autrefois si
tranchées, se remettait en question, acceptait

le débat. Lorsqu'elle l'avait connu, il
ne savait parler que de son métier: il
s'intéressait soudain à une démarche spirituelle.
Evelyne se sent distanciée. Son époux
appartient à un monde dont elle est exclue, la
franc-maçonnerie, lieu privilégié où elle
n'a pas accès; non parce qu'elle est femme.
mais parce qu'elle est profane, c'est-à-dire
non initiée. Elle regrette de ne pouvoir
partager cette expérience avec lui.

Durant dix ans. elle hésite. Elle sait que
la maçonnerie féminine existe: parmi les
connaissances de son mari, il y a de
nombreuses «sœurs». Mais elle doute d'elle-
même, craint le jugement des autres. Et
puis, elle n'a pas terminé ses études. Estelle

digne de postuler, elle qui ne peut pas
apporter des preuves de ses capacités
intellectuelles? Il y a aussi cette approche
exclusivement féminine qui lui fait peur.

Un beau jour, pourtant, elle fait le pas.
Elle est initiée à Lausanne, il y a un peu
plus de deux ans. Aujourd'hui, elle est

compagnonne. C'est avec une certaine
passion qu'elle fait part de son expérience.

FS - Outre la démarche de votre mari,
qu 'est-ce qui vous a poussée à entrer en
franc-maçonnerie?

EV - Je ressentais un besoin de progresser,

d'évoluer. Je n'avais pas envie de
retourner sur les bancs de l'université. Je ne
recherchais pas un avancement intellectuel
ou professionnel. Ce qui m'attirait tenait
surtout du domaine philosophique et spirituel.

Dans la vie familiale, les horizons
sont restreints. La franc-maçonnerie m'a
obligée à compulser des livres, à faire une
recherche que seule je n'aurais pas faite.
Le groupe est une stimulation. Il vous oblige

à vous remettre en cause. Ce sont des
clés supplémentaires pour progresser. Je ne

supporte pas les contraintes et les dogmes.
Par la franc-maçonnerie, on n'entre pas
dans un moule; on atteint par l'expérience
personnelle un autre niveau de conscience.

« FS - On dit que l 'initiation est comme une
t_Z- renaissance. Comment l'avez-vous ressentie?

La Bible symbolise la Sagesse suprême. Elle peut être remplacée par le Coran ou la Déclaration
des droits de l'homme, par exemple.

EV - C'est très difficile de parler de
l'initiation. Beaucoup de livres en décrivent

le déroulement formel, mais on ne
peut pas exprimer par des mots ce que l'on
ressent. Chacune le vit différemment.
Certaines sont plus émotives; d'autres semblent

dures et éclatent pourtant en sanglots.
C'est un vécu émotionnel intense et
indescriptible. Ce fut pour moi un moment très
fort, merveilleux. J'ai été submergée
palmes émotions, comme voguant dans une
nébuleuse, si bien que je ne me souviens
plus des détails. D'autres peut-être la
vivent d'une manière plus cérébrale, plus
intellectualisée.

FS - Les tabliers, les gants blancs, les
symboles, etc. Tout ce rituel est très hermétique.

Pourquoi est-il secret?
EV - Il n'y a pas véritablement de

secrets. Beaucoup de livres décrivent nos
rituels. Mais vues de l'extérieur, certaines
pratiques rituelles ne peuvent pas être
comprises et peuvent même paraître
grotesques. Les personnes qui désirent être
initiées et qui connaissent déjà ce qui se passe
au niveau formel durant l'initiation perdent

une partie de la magie du moment. Elles
s'attachent à la forme et s'accrochent à leur
réalité. Or. le rituel sert à éliminer toutes
les barrières qui nous empêchent de
communiquer. C'est une mise en condition, un
lâcher prise avec la réalité, un temps de
transition entre l'extérieur et l'intérieur de
la loge.

FS - Après votre initiation, vous avez été

apprentie. Comment avez-vous vécu ces
lieux années?

EV - J'ai vécu l'apprentissage comme
un moment privilégié. Moi qui suis très
bavarde, je n'ai pas souffert de devoir me
taire, écouter les autres et être à leur service.

«Nous sommes adultes, pourquoi doit-
on obéissance?» disent certaines. Pour moi.
c'est une question de forme et non de fond.
Il y a tant de choses à découvrir! Certaines
maîtresses soni autoritaires: je suis très
susceptible, mais j'accepte d'être élève. Bien
sûr. en loge, ce n'est pas toujours la béatitude.

Il y a des égratignures et des grincement

de dents. Il faut dépasser les peines
chicaneries. Même si elles ont acquis la
maîtrise, certaines personnes restent hu-

'¦'emiiies suisses Octobre 1993



maines, avec leurs défauts et leurs
faiblesses. C'est parfois très dur de devoir se

soumettre à elles, mais cela nous apprend
aussi à nous dépasser. Symboliquement.
l'apprentissage est un moment où l'on est
comme une pierre brute que l'on se met à

tailler. Parfois, c'est en se frottant aux
autres pierres qu'on polit la sienne.

FS - Pour passer au stade de
compagnonne, vous avez dû présenter certains
travaux. En cptoi consistent-ils?

EV - Pour passer au grade supérieur, les

loges féminines exigent deux travaux. Le
premier est une réflexion philosophique, le
second est symbolique. Le Collège des of-
ficières choisit un thème en fonction de ce
qui peut nous aider à progresser. Pour moi.
le second travail, qui portait sur la dualité.
le noir et le blanc, a été comme un
accouchement.

C'est un hasard, mais je l'ai porté durant
neuf mois. Je me réveillais la nuit pour
noter des idées. Il m'a révélé beaucoup de
choses. Le principe de la dualité est présent
partout dans le monde. Lorsque dans ma
vie j'y suis confrontée - deux parties opposées

qui s'affrontent en moi - je la reconnais

immédiatement et je ne la vis plus
passionnellement.

(sk) - «La Maçonnerie des Dames a été
instituée pour donner satisfaction aux goûts
de débauche des Frères à tempérament
libidineux», trouve-t-on dans un ouvrage de Léo
Taxil (voir encadré p. 8). Faisant allusion aux
apprentis «qui font l'objet d'une surveillance
secrète des plus assidue, d'un espionnage
incessant» il explique l'une des raisons, selon
lui, de la discrétion des maçons: «En ce qui
concerne les loges d'Adoption, ou loges des
Dames, la Franc-Maçonnerie a grand besoin
de pouvoir compter sur le silence de ses
adeptes. Rien n'est plus immoral que les
«Amusements Mystérieux» des Ateliers
féminins; en de nombreux points, leurs rituels
rappellent les infâmes turpitudes du sabbat
des sorciers au Moyen Age.»

D est vrai que les élucubrations du dénommé

Taxil n'étaient pas complètement infondées.

Au XVIIP siècle, un certain nombre
d'institutions, qui n'avaient qu'un aspect ex-

DOSSIER

FS - La franc-maçonnerie n 'est-elle pas
une forme de religion

EV - Il y a en effet une recherche
intérieure de la relation avec le divin, mais au-
delà de la religion. Il y a une grande tolérance

et un respect des différentes religions.
Tous les chemins sont considérés comme
valables. J'ai moi-même des racines juives.
J'ai été acceptée telle que je suis sans qu'on
ait essayé de m'enlever ce dont j'avais hérité.

Mais il n'y a pas de place pour le fanatisme

religieux. Avec la franc-maçonnerie, on
s'élève au-dessus des religions. Ce n'est pas
non plus une substitution, on peut être
agnostique ou athée. Le Grand Architecte de
l'Univers peut être envisagé en tant que
notion abstraite comme le hasard et la nécessité.

La Bible sur laquelle nous jurons symbolise

un Livre de Sagesse. Elle est remplacée
dans certaines loges par le Coran par
exemple, ou par la Déclaration des droits de
l'homme.

FS - Vous êtes maçonne, votre mari aussi.

Pourquoi n 'avez-vous pas choisi une loge
mixte?

EV - Ce qui se vit en loge est très intime.
Pour progresser, il faut se sentir en confiance.

Je n'aurais jamais osé lire mon travail de

passage au deuxième grade s'il y avait eu
des hommes. Je me livrais trop dans cette
recherche. D'autre part, je n'aurais pas
voulu être jugée sur mon pouvoir de séduction.

Dès qu'il y a mixité, il y a un jeu de
séduction qui nous enchaîne. Nous ne sommes
plus tout à fait libres. Nous restons très
terrestres, alors que justement nous cherchons
à nous détacher de cet aspect des choses.
Entre femmes, très vite, on ressent moins le
besoin de se cacher derrière une carapace.

Cela ne m'empêche pas de partager mes
expériences avec mon mari, qui a d'ailleurs
assisté à mon initiation.

FS - Vous venez de passer compa-gnon-
ne, avez-vous l'impression d'avoir progressé

comme vous le désiriez

Le sabbat des sorcières
térieur maçonnique, proposaient en réalité
des divertissements érotiques sous des rituels
prétendant tenir de la maçonnerie alors
qu'elles n'en étaient qu'une parodie.

Des loges féminines sérieuses existaient
cependant à cette époque. Malgré leur exclusion

dans les premières constitutions maçonniques

(«les esclaves, les femmes, les gens
immoraux ou déshonorés ne peuvent être
admis en maçonnerie mais seulement les
hommes de bonne réputation...»), les femmes
participent largement aux courants artistiques
et intellectuels. Elles ressentent naturellement
le désir de constituer à leur tour des loges. De
grandes dames de la cour de Louis XVI
seront initiées. En 1 774, ce mouvement sera
reconnu par le Grand Orient de France comme
maçonnerie d'adoption. Ces loges féminines
sont en fait souchées et télécommandées par
des loges masculines. Elles disparaissent
avec l'Empire malgré l'impératrice Joséphi-

Symboliquement, l'apprentissage est un
moment où l'on est comme une pierre brute que
l'on se met à tailler.

EV - Autrefois, je vivais pour ma famille,

pour mon mari, par procuration en
quelque sorte.

Aujourd'hui j'ai le sentiment d'exister
par moi-même. Je me sens affranchie et j'ai
une plus grande confiance en moi. La
franc-maçonnerie est une école de liberté
intérieure qui permet de retrouver sa vraie
nature.

Je suis très émotive, mais j'apprends
aujourd'hui à maîtriser mes émotions.
L'apprentissage est une étape d'introspection.
Je suis arrivée au stade de compagnonnage.
c'est-à-dire que j'ai envie maintenant de

partager avec les autres ce que je vis.

Propos recueillis par
Sylviane Klein

ne qui en est la grande maîtresse. Quelques
années plus tard, les premières campagnes
pour l'émancipation des femmes ont des
répercussions sur la pensée maçonnique. Le
14 janvier 1882, une femme de lettres, féministe

et douée d'une grande énergie,
conférencière et journaliste aux idées modernistes,
Maria Deraisme. est initiée. Elle fondera
l'obédience mixte Le Droit humain, qui existe

toujours et dont l'égalité entre les femmes
et les hommes est l'un des objectifs. En 1901

apparaissent les premières loges véritablement

féminines, dont les travaux et le rite
sont les mêmes que ceux des hommes. Elles
deviendront, en 1959, la Grande Loge Féminine

de France. Cette obédience, qui compte
aujourd'hui plus de 7000 sœurs et 150 loges,
a joué un rôle primordial dans les luttes
féministes. En 1964, onze maçonnes viennent à

Genève et créent, le 26 avril, la première loge
féminine suisse.

Femmes suisses Octobre I W.i



— m
DOSSIER

m
Il y o maçon et maçon... ne

Des loges masculines suisses,
la Grande Loge Suisse Alpina est celle

qui reste la plus distante face à la franc-maçonnerie féminine.
Explications de son Grand Maître.

Il est heureusement loin le temps
où l'Eglise catholique se demandait
très sérieusement si la femme avait
une âme. Il l'est un peu moins celui

où les francs-maçons ne prêtaient pas
suffisamment de spiritualité aux femmes
pour admettre qu'elles pouvaient être de
bonnes initiées.
Comme toutes les maçonneries traditionnelles,

la Grande Loge Suisse Alpina - de
loin la plus importante de Suisse
puisqu'elle regroupe quelque 4000
membres - se réfère à la Constitution
d'Anderson de 1723 qui marque la
naissance de la maçonnerie dite spéculative
par opposition à la maçonnerie opérative.
Officiellement donc, les personnes
admises au sein d'une logé doivent être des
hommes loyaux et de bonne réputation.
L'Alpina reprend la même formule:
l'alliance maçonnique est une alliance
d'hommes libres et de bonnes mœurs. Le
terme ne pouvant être interprété dans le
sens d'être humain1, les loges masculines
n'admettent pas de femmes au sein de
leurs travaux. «Notre démarche a des
principes codifiés. Si nous n'obéissons pas à la
Constitution que nous avons acceptée, elle
n'a plus sa raison d'être» affirme André
Binggeli. Grand Maître de l'Alpina.

Tel est le point de vue officiel.

Chemins différents
«Les femmes ont quelque chose à

apporter à l'humanité et il est bon qu'elles se
réunissent. Mais il existe entre l'homme et
la femme des différences fondamentales
qui tiennent à leur essence même, explique
André Binggeli. Le cheminement de la
femme pour parvenir à ses objectifs est
fondamentalement différent de celui de
l'homme, cela dit hors de toute considération

qualitative. La maçonnerie étant destinée

à perfectionner l'individu, tous nos
travaux en loge sont des travaux de
recherche de la vérité, de la connaissance et
du perfectionnement. Nous nous
engageons dans de nombreuses discussions.
Conduites en mixité, ces discussions
risquent d'être très longues et le résultat plus
difficile à atteindre. D'où un travail séparé.
Les loges féminines font un excellent tra-

n. vail, poursuit André Binggeli, et elles le
font d'autant mieux qu'elles le font entre

Femmes suisses Octobre 1 993

elles. La Grande Loge suisse Alpina
reconnaît l'excellence de leur travail tout en
affirmant qu'il est important de le faire
séparément. Comme nous ne donnons pas le
droit aux femmes de participer à nos
travaux, nous ne nous donnons pas le droit de

participer aux leurs, même si nous sommes
invités.» Il arrive cependant souvent que
des maçons de l'Alpina fréquentent des
loges féminines? «S'ils étaient sages.
ils n'iraient pas!» s'exclame sans hésiter
M. Binggeli.

Aucun travail n'est mis en commun
entre les loges féminines et celles
de l'Alpina, contrairement à ce qui
se passe avec la Grande Loge de Suisse2.
Par contre des rencontres ont lieu
régulièrement et ouvertement entre Grande
Maîtresse de la Grande Loge Féminine de
Suisse et Grand Maître de l'Alpina.

Les maçonnes ne sont pas admises à

porter leurs décors maçonniques, même
durant les tenues dites blanches, c'est-à-
dire celles ouvertes aux non-initié-e-s.
«Question de détail, dit le Grand Maître.
Je ne vois pas vraiment l'intérêt que ça a.
Vient-on travailler dans une séance pour
trouver quelque chose, ou vient-on pour se
montrer?

»L' aspect extérieur n'a pas d'importance.
D'autre part, nous tenons à ce que ces

maçonnes soient pareilles à toutes les

dames non initiées qui sont invitées. Notre
Constitution étant ce qu'elle est. la venue
de maçonnes avec leurs décors pourrait
créer quelques dissensions auprès de nos
frères.» Selon André Binggeli pourtant.
aucun maçon de l'Alpina ne s'oppose aux
loges féminines, mais seulement à un
travail en commun. «Dans nos loges, je n'ai
jamais entendu une velléité de contester la
valeur des loges féminines.

» Je prétends que la maçonnerie féminine

ne devrait pas recevoir les hommes.
poursuit le Grand Maître. Est-ce que la
femme qui va être initiée sera aussi libre
sachant que son mari est dans l'assemblée?
L'initiation est un moment où il faut être
honnête avec soi-même, sans quoi elle perd
de sa valeur. Je n'aurais pas voulu que ma
femme assiste à mon initiation si elle
l'avait pu. J'aurais été gêné de répondre à

certaines questions en sa présence.
»Au début, la maçonnerie féminine avait

peut-être besoin d'un certain appui.
Aujourd'hui, c'est une grande loge solide.
Elles n'ont plus besoin de notre aide.»

La Vénérable de la dernière née des
loges féminines. Tempérance, à Nyon,
précise que les maçons de la Grande Loge de
Suisse - obédience parallèle plus libérale
que l'Alpina - ne sont pas du tout réticents
à partager certains de leurs travaux avec
des loges féminines. «Mais au-delà des
différences d'obédience, la franc-maçonnerie

féminine existe grâce à l'aide de tous
les frères, d'où qu'ils viennent.» Il y a
aussi tout le mouvement compagnonnique.
Si la franc-maçonnerie féminine a pu
s'implanter en 1964 à Genève, c'est grâce aux
compagnons qui nous ont aidées au départ
par la mise à disposition de leurs temples
et par leur présence» explique la Vénérable.

Egaux mais séparés
L'avis de Michel, maçon à l'Alpina, va

dans le même sens. Lui-même est entré en
maçonnerie il y a une vingtaine d'années.
Très engagé dans cette démarche, il y a

occupé plusieurs fonctions.
Il communique avec différents ateliers.

Il «visite» parfois des ateliers féminins.
dont celui où se trouve son épouse. Au
début par curiosité, puis par intérêt familial

et amical. Il a assisté à l'initiation et



DOSSIER

aux deux passages à un grade supérieur de

sa femme. Il regrette qu'elle-même n'ait
pu assister à sa propre initiation. Il éprouve
une grande estime pour la maçonnerie
féminine. Bien qu'il ait apprécié l'engagement

de sa femme dans cette voie, il ne l'a
jamais poussée. «Dans une démarche
initiatique, certaines choses ne peuvent être
partagées autrement que par le vécu.
Lorsque ma femme a choisi cette voie,
notre communication de couple en a été
accrue.»

Michel reconnaît une complémentarité
entre le féminisme et l'avènement de
la franc-maçonnerie féminine: «La maçonnerie

féminine est une institution récente.
Elle a accompagné les progrès faits par les
femmes pour conquérir leur identité. La
franc-maçonnerie féminine ne pouvait
s'épanouir qu'au moment où le combat
pour l'émancipation des femmes était
mené. Dans la vie courante, la femme n'a
que peu accès à la spiritualité au sens
large. Par une démarche maçonnique,
pratiquée au milieu de celles qu'elle considère
comme ses sœurs, la femme, comme
l'homme, consolide son individualité. Elle
s'enrichit dans sa connaissance des autres
par cette valeur essentielle qu'est la
tolérance.»

Bien que totalement acquis à la franc-
maçonnerie féminine, Michel estime que
cette expérience ne peut être vécue par les
femmes et par les hommes ensemble. «Je
suis contre la mixité, car la maçonnerie
idéalement est égalitaire, plus de sexe, plus
de rang social, de couleur de peau, etc. Si
socialement l'égalité me paraît être une
évidence, les différences dans l'identité
sont indéniables. Chacune garde sa spécificité.

D'autre part, personne n'est à l'abri
de l'admiration qu'il peut avoir pour une
femme, différente de celle que l'on éprouve

pour une personne du même sexe.
Personne n'est à l'abri non plus d'une
attirance physique pour l'autre sexe.
Féministes ou plus traditionnelles, les
femmes restent sensibles aux égards
masculins. Il y a une ambiguïté latente.
Lorsque je vais dans une loge féminine, on
remarque ma présence d'une manière
différente que dans une loge masculine.

Si, incontestablement, la franc-maçonnerie
féminine acquiert ses lettres de

noblesse, je ne pense pas que ce soit le
moment d'avoir plus de contacts que ceux qui
existent actuellement de manière informelle.»

Si, comme le disent les maçons et les
maçonnes, une loge est un microcosme de
la société, n'est-il pas étrange de concevoir
que les représentants des deux pôles de
l'humanité se côtoient sans jamais se
rencontrer?

Sylviane Klein

1 Durant le rituel d'initiation, le récipiendaire
doit découvrir son sein gauche afin de prouver qu'il
est un homme.

2 Obédience masculine parallèle plus libérale que
l'Alpina et dont l'effectif est plus réduit.

Philanthropie
(sk) - Si la franc-maçonnerie, contrairement aux clubs-services, est axée essentiellement

sur le travail à l'intérieur de soi-même, la pensée humaniste qui se dégage des

travaux a amené très vite les maçons à s'intéresser et à participer à des œuvres de charité

et de bienfaisance. Actuellement encore, des institutions sont soutenues par la
maçonnerie suisse, comme Massongex, qui dépend de Terre des hommes, ou le Village
Pestalozzi. Les maçons sont très discrets à ce sujet, estimant que leur action perdrait
de sa valeur s'ils s'en vantaient en public. C'est pourquoi les innombrables institutions
créées par eux sont ignorées du public.

Aujourd'hui, la plupart ont passé dans le domaine public ou ont disparu n'ayant
plus de raison d'être. Nombreuses sont les institutions qui ont fait figure de pionnières
à l'époque. Les premières crèches ont été instituées par des francs-maçons, comme la
Pouponnière à Lausanne ou les crèches de Montreux, de Nyon, de Neuchâtel, de
Genève et de Bienne. A La Chaux-de-Fonds, l'idée de fonder une garderie destinée aux
enfants malheureux a été lancée à l'occasion d'une fête familière de la loge L'Amitié,
le 25 février 1877, par plusieurs épouses de francs-maçons. Un comité entièrement
féminin fut créé, dont Mme Jules Ducommun-Robert fut la première présidente. A
l'heure actuelle, la crèche existe encore, gérée par un comité formé d'épouses de
maçons. Les soirées familières de la loge ont toujours lieu dans le premier semestre de
l'année afin de renflouer la caisse de la crèche.

Parmi la foule d'institutions suisses dont on peut attribuer l'origine à des loges
maçonniques, on peut citer des hôpitaux, des dispensaires et des asiles comme au Locle,
à Neuchâtel, à Lausanne ou à Bâle, des cuisines scolaires, dont notamment celles de
Genève et Lausanne, La Paternelle, des écoles ménagères, des logements ouvriers, des
centres anticancéreux, des foyers pour femmes divorcées, enfants abandonnés ou
handicapés, etc. Durant les vingt-cinq premières années de ce siècle, le total des dépenses
destinées à la création d'œuvres de bienfaisance s'élevait à près de quatre millions de
francs! sans compter les subventions et aides diverses.

Les moyens financiers des femmes sont souvent moins importants que ceux des
hommes. Les actions sont donc menées en commun par toutes les loges féminines.
chacune d'entre elles à tour de rôle proposant une opération annuelle spécifique:
livres-cassettes pour mal-entendants, chiens d'aveugles, etc. Les maçonnes y participent

selon leurs moyens.

Des francs-maçons célèbres...
George Washington, Henri Dunant, Laurel et Hardy, Michel Simon, Fernandel,

Louis Armstrong et Duke Ellington qui composa de la musique pour la franc-maçonnerie,

Garibaldi, Churchill, Roosevelt, Franklin, Goethe, Kipling, Montesquieu, Diderot,

Pouchkine, Stendhal, Haydn, Liszt et Voltaire, sans oublier bien sûr Mozart à qui
l'on reprocha d'avoir dévoilé les secrets de l'initiation maçonnique dans sa Flûte
enchantée.

Mais aussi des maçonnes
Madeleine Pelletier, doctoresse française née en 1874, initiée dans une loge mixte

en 1904, milita comme féministe et socialiste; elle a écrit une brochure sur le droit à

l'avortement; Françoise Gaspard, maire de Dreux de 1977 à 1983, puis députée de
l'Eure-et-Loir; Michèle André, connue pour son action en faveur de la condition féminine

et qui fut nommée en 1988 secrétaire d'Etat aux Droits de la femme; Yvette
Roudy, ancienne ministre, députée du Calvados puis maire de Lisieux depuis 1989.

Bibliographie

Qui sont les francs-maçons. Raphaël Christian, Ed. Amarande, 1992.

Au Seuil du Temple de Salomon, André Chédel, Ed. du Mont-Blanc, 1977.

La Maçonnerie au Grand Jour, André Nataf, Ed. Henri Veyrier, 1988.

Deux siècles et demi de franc-maçonnerie en Suisse et dans le Pays de Neuchâtel.
Michel Cugnet, Ed. du Chevron, La Chaux-de-Fonds, 1991

Femmes suisses Octobre


	Dossier
	Aux portes du Temple
	Une école de liberté
	Le sabbat des sorcières
	Il y a maçon et maçon...ne
	Philanthropie
	Des francs-maçons célèbres... : ... mais aussi des maçonnes


