
Zeitschrift: Femmes suisses et le Mouvement féministe : organe officiel des
informations de l'Alliance de Sociétés Féminines Suisses

Herausgeber: Alliance de Sociétés Féminines Suisses

Band: 77 (1989)

Heft: 12

Artikel: Du bon et du mauvais usage de la différence

Autor: Perrot, Dominique

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-279202

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-279202
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DOSSIER

Du bon et du mauvais usage
de la différence

L'altérité prise dans son sens le plus large constitue
le tissu même
de la vie, ou plus exactement
le principe de sa dynamique.

En
l'absence de différences de sons,

de couleurs, de formes, de matières,

de goûts, mais aussi de
différences entre les espèces vivantes,

les sociétés, les sexes, les tâches de production,

la possibilité d'exercer des choix
cesserait d'exister : tout serait identique, donc
indifférent. En outre, sans la stimulation
opérée par des contrastes qui fassent
apprécier à la fois l'identique et le différent, la
notion même de désir n'aurait plus de sens.
Le système de valeurs de chacun, qui lui
permet d'opérer des tris dans tous les
domaines de la vie, se trouverait confronté à

un magma informe ou pris dans un ordre
glacial où régnerait l'identique, et en dernier

ressort la mort.

Identité et altérité
Sans altérité donc, pas de choix, pas de

désir et enfin pas d'identité, ni personnelle,
ni socioculturelle. Le mythe de Narcisse
illustre bien cette problématique.

Le destin dramatique de Narcisse
s'accomplit certes dans la fascination mortelle
qu'exerce sur lui son image dans l'eau.
Cependant, on oublie souvent que cette fin
tragique n'est que la conséquence de la
prédiction qui lui avait été faite selon laquelle
il vivrait jusqu'à un âge avancé à condition
qu'il ne se connaisse jamais lui-même. Or
se connaître soi-même suppose que l'on se
confronte à autre que soi. L'enseignement
du mythe concerne donc l'impossibilité de
vivre sans rapport interindividuel ou
social car l'identité spéculaire est mortelle.

L'expérience de la différence est le choc
premier de toute existence et l'apprentissage

de la vie consiste à convertir ce choc en
relation. Avant d'être une substance, un
contenu, la différence est un écart. C'est la
distance à parcourir pour rencontrer l'autre,

et dans la dynamique d'une relation, se

trouver soi, à la fois changé mais aussi fondé

dans une identité en mouvement. La
reconnaissance de l'altérité (je ne suis ni un
caillou, un oiseau, un homme, une paysan-

_ ne, un Indien ou un arbre ni tant d'autres
10 choses) crée le ressort qui va me permettre

d'explorer ce que je ne suis pas et découvrir
qui je suis. Cependant, tirer parti de l'écart
creusé par la différence, convertir la
distance en relation, s'enrichir au contact de la
diversité ne sont que des formules dont la
réalisation dans les faits n'est rien moins
qu'évidente.

A qui profite
la différence

Car le champ ouvert aux questions
posées par le problème de l'identité et de son
corollaire, l'altérité, est miné en maints
endroits. Dans le domaine interculturel,
les relations sont de différents ordres : éga-
litaires, asymétriques, non violentes,
agressives, basées sur le respect ou le
mépris, le profit ou la connaissance. Par
ailleurs, ces relations étant porteuses de
rapports de forces, de complémentarité, de
compétition, les usages que l'on peut faire
des différences socioculturelles sont
toujours complexes et souvent ambigus.

Deux pièges parmi d'autres sont à signaler
à cet égard. D'une part, la différence

érigée en signe distinctifdont on se prévaut
pour marquer ceux que l'on veut inférioriser,

transformer, exclure ou liquider. D'autre

part, sur un registre plus subtil, la façon
qu'ont certains individus ou groupes de
définir en quoi les autres sont différents,
devraient l'être ou encore le rester.

Il existe de nombreuses figures archéty-
piques de l'autre, celle de l'Indien en est
une. « Navrant malentendu. Je te dis que
les tiens en prennent vraiment trop large
chez moi ; tu notes sur ton carnet que mes
ancêtres ont peut-être rencontré des
mammouths Je te répète que vous venez court -
circuiter nos rapports avec le monde ; tu en
conclus, un sanglot dans la voix, que je suis
une archive vivante Tu me soupçonnes
d'être prisonnier d'un délire m'interdisant
toute prise sur le réel, alors que tu fais de
moi une pièce majeure de ton propre
imaginaire Et pendant que tu t'emploies ainsi
studieusement à m'évacuerdans ton passé,
les tiens s'acharnent à m'extirper de mon

L'Indien, archétype de l'autre.

espace » (Rémi Savard, La Voix des
Autres).

Deux usages possibles de la différence
sont illustrés dans les propos de cet Indien
montagnais (autochtone du Canada)
rapportés par un anthropologue : d'une part
celui qui permet d'exproprier l'autre (dans
ce cas-là de son espace) et celui, d'autre
part, qui consiste à le définir en son absence

(archive vivante, passé de l'humanité).
Ces deux usages sont d'ordinaire
complémentaires.

Une voie étroite
En définitive, tout dépend de la manière

(et de la capacité) de chacun d'évaluer la
distance balisée par l'altérité. Celle-ci sera-
t-elle vécue comme menace à sa propre
identité ou, au contraire, comme occasion
à saisir pour à la fois l'affermir et la trans-

Femmes suisses Décembre 1989



former Dans cette interrogation se joue la
délimitation, toujours fragile et provisoire,
d'un chemin qui éviterait à la fois la
solitude et la fusion, la collision et la collusion.
Car entrer en relation ne signifie pas pour
autant abolir la distance mais l'admettre.
« L'autre est d'abord reconnu comme lointain

avant d'être compris » écrit F. Affer-
gan, et c'est la distance qui permet l'émergence

du sens, celui de l'altérité et celui de
la nature de la relation que l'altérité pose
comme enjeu.

La connaissance des autres repose encore

sur un paradoxe. Nous ne pouvons les

approcher qu'en les comparant avec ce que
nous sommes et ce faisant soit nous les
appauvrissons, « ils sont comme nous
finalement », soit nous les rejetons, « ils ne
sont décidément pas comme nous». On
débouche ainsi, par le biais des comparaisons,

sur des définitions qui réduisent l'autre

à soi ou le stigmatisent à coups de traits
négateurs, « il n'a pas le sens du temps, il ne
sait pas prendre ses responsabilités, il ignore

la rationalité », et ainsi de suite.
Et pourtant les mécanismes cognitifs qui

consistent à opposer et à comparer sont
incontournables, car chacun est contraint
de partir de ce qui, pour lui, est connu pour
aller à rencontre ou à la rencontre de
l'inconnu. Dans ce contexte, apprendre à
connaître le système de valeurs qui organise et
structure ce que l'on croit savoir de l'autre
permet de neutraliser en partie l'élément
réducteur de la comparaison.

Métamorphose de Narcisse de Salvador Dali.

En outre, une fois que l'on a pris
conscience de sa propre grille de lecture des
réalités socioculturelles différentes, on
admettra plus facilement que chacun puisse
avoir droit à la sienne et aux comportements

qui en dérivent, à l'intérieur de
certaines limites, la démarcation de ces limites

constituant en elle-même un immense
problème.

Enfin, le fait d'apprendre à connaître
l'emplacement et la nature du terrain où
plongent ses racines ne signifie pas qu'il
faille dans un même mouvement les arracher

pour se fondre dans l'autre, s'identifier
à lui ou le saisir totalement, tâche par

ailleurs impossible. Car l'autre change, se

dérobe, se rapproche, s'éclipse, disparaît
ou change d'altérité, évolue, se laisse
travailler par l'Histoire et le temps. Vouloir se

perdre dans l'autre, c'est le perdre et soi
avec.

Altérité-menace,
altérité-plaisir

Le débat qui fait rage actuellement en
France autour du port du foulard islamique

est un révélateur fascinant de la
problématique de l'altérité et des usages
possibles de la différence. Les valeurs
s'entrecroisent, les repérages politiques traditionnels

perdent de leur pertinence, la religion
des droits de l'homme croise le fer avec
celle de la laïcité républicaine.

Pêle-mêle deux macro-enjeux de l'altérité,
celui de la religion et celui des rapports

entre les sexes, se partagent les attentions
des politiques, de la rue et des médias.

« Sœur musulmane, ton voile islamique
est pour nous plus cher que le sang des

martyrs » pouvait-on lire sur le tract distri¬

bué lors de la manifestation organisée par
l'Association islamique en France à Paris
le 22 octobre. Les sensibilités des divers
bords sont heurtées et manipulées. Il ne
s'agit pas ici de noyer le tout dans un
relativisme culturel sans consistance, mais de
prendre acte de la complexité du rapport à

l'autre, qui invariablement inclut des
composantes identitaires et des enjeux de
pouvoir.

Ce n'est pas à l'altérité-menace mais à
l'altérité comme découverte que nous convie

le voyageur-médecin-poète Victor
Segalen. Le projet, qu'il n'eut pas le temps de
mettre au point, était de réaliser un traité
sur l'exotisme qui renouvellerait entièrement

ce terme et le dépouillerait de toute
connotation «tropicale». Ses notes, qui
datent étonnamment de 1908 déjà, sont
porteuses d'indications capables,
aujourd'hui encore, d'inspirer une réfexion
sur l'altérité, même si elles concernent
avant tout une esthétique du divers :

« étendre peu à peu la notion d'Exotisme

» — à l'autre sexe. Aux animaux (mais
non pas aux fous en qui nous nous retrouvons

si bien
» — à l'histoire. Passé ou Avenir. Fuite

éperdue du Présent Mesquin ;

» — à tout. L'exotisme universel. Le
pouvoir de concevoir autre.

» Opposer à la saveur de l'Individualisme.
En faire un beau ressort. Un bel

aliment. Un beau spectacle. Ne nous
flattons pas d'assimiler les mœurs, les races,
les nations, les autres ; mais au contraire
réjouissons-nous de ne le pouvoir jamais ;

nous réservant ainsi la perdurabilité du
plaisir de sentir le Divers. »

Dominique Perrot iJL

Femmes suisses Décembre 1989


	Du bon et du mauvais usage de la différence

