Zeitschrift: Femmes suisses et le Mouvement féministe : organe officiel des
informations de I'Alliance de Sociétés Féminines Suisses

Herausgeber: Alliance de Sociétés Féminines Suisses

Band: 76 (1988)

Heft: [12]

Artikel: Marie, témoin privilégié de la folie de Dieu
Autor: Bolli, Micheéle

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-278882

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-278882
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

12

que chez Schleiermacher «toute mére
puisse étre appelée une Marie ». Marie
devient le symbole maternel par excellence
qui se prolonge bien en dehors des églises et
qui sera investi de tout un contenu mythi-
que.

La proclamation par I’Eglise romaine
des dogmes de I'Immaculée Conception
(1854) et de I’Assomption (1950) relance le
débat théologique au sein du protestantis-
me habité a la fois par une écoute compré-
hensive et par le net refus de la mariolo-

gie.

Aujourd’hui, I'cecuménisme et la fré-
quentation des autres sensibilités confes-
sionnelles nous font découvrir la richesse
dont nous nous sommes privés en occul-
tant une figure féminine centrale de la foi
chrétienne ; d’autre part, le féminisme
nous provoque a repenser avec Marie le
role des femmes dans I’accueil et dans la
transmission du message de I’Evangile.

Ce qu’on peut retenir de ce trés rapide
survol, c’est que la volonté d’épuration des
Réformateurs a provoqué un effet certai-
nement non voulu par eux : celui d’effacer
la figure de Marie (et, par la, I’élément
féminin) de la théologie et de la vie des
Eglises de la Réforme. En retirant & Marie
son role de consolatrice qui parle au Christ
en faveur des humains, la théologie protes-
tante a perdu au passage quelque chose de
la dimension affective liée a cette figure.
Marie s’est intellectualisée et, du méme
coup, elle est devenue moins proche des
croyants.

La contribution que le protestantisme
pourrait apporter au débat sur Marie serait
de reprendre les intuitions fondamentales
des Réformateurs qui avaient bien vu qu’il
s’agit de fonder bibliquement et christolo-
giquement la mariologie. Marie peut et
doit avoir une place dans la prédication et
dans I’'annonce du Christ. Elle est 1'occa-
sion de méditer et de célébrer la fagon dont
Dieu s’y prend pour incarner sa promesse
dans nos vies.

La théologie doit plus que jamais exercer
sa fonction critique et réformatrice pour
désencombrer Marie aussi bien de la « ma-
rioldtrie » que de la « féminolatrie », car
Marie ne peut étre ni le produit de notre
imagination pieuse, ni le fourre-tout de la
féminité. L’enjeu actuel est de retrouver la
trace de la jeune femme de Galilée, de la
Myriam de I’Ecriture, pour la libérer du
carcan idéologique dans lequel aussi bien
les hommes avec leurs peurs que les fem-
mes avec leur désir de revanche I’'ont enfer-
mée. C’est a cette condition qu’elle rede-
viendra pour les femmes et les hommes
d’aujourd’hui une compagne dans la foi et
le témoin essentiel de I'invisible présence
de Dieu venu habiter la chair des humi-
liés.

Francine Carrillo

Femmes suisses Décembre 1988

. DOSSIER 4 * *

de Dieu

En choisissant
une femme
Sans pouvoir
pour servir
ses desseins,
Dieu a donné
la preuve de
son inimagi-
nable liberté.

Piero della
Francesca :

« Annonciation »,
San Francesco,
Arezzo :

Dieu a choisi une femme
sans pouvoir.

encontrer Marie aujourd’hui,

c’est d’abord chercher a la regar-

der en face, et non de bas en haut,

pour instaurer une rencontre de
femme a femme. C’est, a ses cOtés, essayer
de saisir quelque chose de ce que fut sa vie
et sa relation avec son Fils. Cette maniére
de se situer rejoint d’abord celle des Eglises
de la réforme qui soulignent toujours, et
parfois exclusivement, la qualité humaine
de cette jeune femme de la campagne,
habitant loin de Jérusalem et des instances
qui ont alors pouvoir sur la pratique reli-
gieuse juive. Geste de folie diront cer-
tains.

Pourquoi choisir parmi les gens sans
pouvoir, de plus une femme ayant déja
renoncé au role de meére, donc aussi au
pouvoir qui lui est lié ? Pourtant c’est vers
elle que Dieu va, a elle qu’il adresse la pro-
position de collaborer a son ceuvre.

Et, chose inouie, elle consent a cet étran-
ge retournement de situation.

Folie guérisseuse que ce premier pas de
I’histoire du salut. Ne réconcilie-t-il pas
Dieu avec la fonction maternelle ? Cette
partie de I'identité féminine a laquelle s’at-
tachait la punition d’Eve dans I’histoire de
la Genése est maintenant requise comme
moyen de collaborer a ’ceuvre divine.

Cette folie de Dieu, Marie la manifeste
encore aujourd’hui en demeurant la plus
proche des étres sans pouvoir. Elle est tou-
jours un témoin de I'inimaginable liberté
de Dieu.

Meére de Jésus
ou mere de Dieu ?

Toute femme qui attend un enfant éta-
blit, avec lui, un rapport particulier, uni-
que. Le rapport de Marie a Jésus constitue
le point focal de la distinction entre la posi-
tion des Eglises de la réforme et la tradition
catholique.

Ces derniers nomment volontiers Ma-
rie : mére de Dieu. Les autres verront plu-
t6t en elle la meére de Jésus.

Sans vouloir résoudre ici toutes les ques-
tions articulées a cette relation, nous vou-
lons rappeler que Marie n'est pas seule
dans sa fonction de mére, mais qu’elle I'est
par et avec Dieu I'Esprit Saint, qu’il est
donc difficile de synthétiser son réle en une
seule formule comme celle de mére de



Dieu, puisqu’elle n’est bien évidemment
pas la mére de Dieu I’Esprit Saint. C’est
aussi se demander si elle est restée la sim-
ple femme qu’elle était a ’annonciation, ou
sil’expérience vécue (de cette si grande et si
particuliére intimité avec I’Esprit Saint et
le Verbe divin, en et avec elle formant
Jésus-Christ) ne ’aurait pas, peu a peu,
amenée a comprendre son enfant, ce fils
comme le Seigneur ? Au-dela de la rupture
qu’il opéra avec sa famille, ne le retrouve-
t-elle pas en se mettant a le suivre comme
une de ses disciples ? N’est-ce pas la une
trace de son déplacement ? Trace d’une
Marie qui agit comme personne Vi-
vante ?

C’est ici que nous rejoignons Julienne de
Norwich* qui, beaucoup plus tard, nous
parle de Jésus comme de « notre mére ».
Parole surprenante. Parole qui ouvre sur
I’identité complexe d’un homme apparem-
ment tout simple. Qu’est-ce a dire du lien a
Marie ? L’aurait-il concurrencée, en cette
fonction maternelle ? Ou n’y a-t-il pas la
I’indice d’une voie éclairant leurs possibi-
lités respectives de vivre ce role ? Une telle
expression n’indique-t-elle pas une part du
lien entre Jésus et sa mére ? Ne dit-elle pas
que Jésus aurait pu comprendre son ceu-
vre, de I'intérieur de sa personne, de son
corps, comme celle d’une mére qui porte
en elle une nouvelle vie, mais en lui, nou-
velle vie pour toute I’humanité ?

Image
de ’ceuvre divine

La mére a mis au monde son fils, elle
accompagne son enfance le formant a étre
en relation avec son entourage. Le fils a
amené sa mére, non sans conflit (Marc 3:
31-35), a reconnaitre sa divinité et a le sui-
vre.

Par son expression, Julienne nous invite
a découvrir en Jésus la trace de sa relation
avec I’expérience de la maternité. Elle nous
conduit a comprendre la relation de Marie
a son Fils et du Fils a sa mére comme
importante dés son niveau simplement
humain. A travers sa vie de femme, ne lui
offre-t-elle pas a saisir une situation hu-
maine, de mére, de laquelle il puisse for-
mer une partie des mots et des images pour
communiquer son projet a autrui ? N’est-
ce pas ce role que joueront toujours les gens
simples dans la prédication, en forme de
parabole, de Jésus ? Dés lors, la maternité
de sa mére peut-elle aussi étre comprise
dans un registre symbolique beaucoup plus
ample, comme une image de son ceuvre a
lui.

Enfin, la figure de Marie ne récapitule
pas toutes les formes possibles de la rela-
tion entre Jésus-Christ et les femmes. De
récentes recherches ont conduit a redécou-
vrir Marie de Magdala (Jean 20, 16-18),
qui en signale un autre aspect important (et
I’'une ne doit étre jouée qu’avec 'autre).

Michele Bolli

* Julienne de Norwich, théologienne anglaise

du Moyen Age, I'une des méres de la théologie
féministe.

~ DOSSIER

Icdne de Notre-Dame de Wladimir, couvent des hénédictines du Mont des Oliviers a Jérusalem :
Marie, la maman de Jésus...

Marie, ma sceur

Ou comment, a travers l’itinéraire intérieur

d’une croyante, Marie est devenue, de maman

universelle, une femme « debout ».

arelation a Marie ?... Comment
I’exprimer dans toutes ses
nuances et ses complexités ?
Comme toute relation hu-
maine, et spécialement toute relation af-
fective, elle a traversé bien des évolu-
tions.

Dans mon enfance, Marie a été la ma-
man de Jésus et ma maman du Ciel, ou
plut6t notre maman, car, vivant dans une
famille nombreuse, le « ma » était trés atté-
nué et le « notre » était le possessif habi-
tuel. Dans ma naiveté je ne m’étonnais pas
qu’elle puisse étre a la fois ma meére, celle
de mon pére, de ma mére, celle de M. le

curé et celle des « pauvres pécheurs ». La
génétique ne me troublait pas ; j’étais sur-
tout émerveillée d’'un amour si vaste.
Dans mon adolescence, Marie devint
pour moi le modéle de la femme accom-
plie, selon le dessein de Dieu. Si le chapelet
me génait par la difficulté de penser a ce
qu’on dit quand on le répéte 50 fois, j’étais
pourtant gourmande des vertus qui s’atta-
chaient aux mystéres... joyeux... doulou-
reux... glorieux : ’humilité, la charité, I’es-
pérance, la patience, la foi... Cela m’a don-
né le goit de la lecture de la Bible : I'an-
nonciation, la visitation, la naissance dans
une étable... I’agonie, la crucifixion... la
résurrection, ’ascension, la Pentecote.

13

Femmes suisses Décembre 1988




	Marie, témoin privilégié de la folie de Dieu

